جمهورية مصر العربية وزارة الأوقاف المجلس الأعلى للشئون الإسلامية

# حقائق الإسلام في مواجه تشبهات المشككين

إشراف وتقديم

أ. د. محمود حمدى زقزوق

وزير الأوقاف

ورئيس المجلس الأعلى للشئون الإسلاميت

القاهرة ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٢م

اهداءات ۲۰۰۲ وزير الاوقاف / معمود حمد زفزوق القامرة

### جمهورية مصر العربية وزارة الأوقاف المجلس الأعلى للشئون الإسلامية

# حقائق الإسلام في مواجهم شبهات المشككين

إشراف وتقديم أ.د. محمود حمدى زقزوق وزير الأوقاف ورئيس المجلس الأعلى للشنون الإسلامية

> القاهرة ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٢م

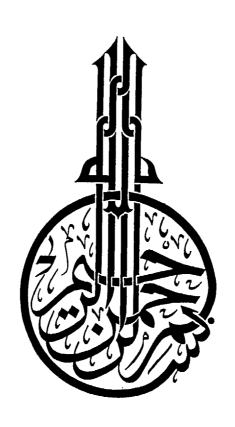
## المؤلفون \*

- أ. د . عبد الصبور مرزوق
- أ. د . عبد العظيم المطعني
- أ . د . على جمعة محمد
- أ. د . محمد عمـــارة
- أ. د . محمود حمدی زقزوق

التحرير والمراجعة:

أ . د . على جمعة محمـــــد

<sup>\*</sup> ترتيب الأسماء وفقًا للترتيب الهجائى .





### بسم الله الرحمن الرحيم

تقديم

المستاذ الدكتور / محمود حمدى زقزوق وزير الأوقاف

قصة الصراع بين الحق والباطل والخير والشر قصية قديمة بدأت فصولها مع بداية وجود الإنسان على الأرض . وسوف تتواصيل فصولها طالما كان هناك إنسان في هذا الوجود .

وعندما ظهر الإسلام منذ أكثر من أربعة عشر قرنًا من الزمان لم يتوقف سيل الشبهات التى يثيرها المشككون والمبطلون من خصوم هذا الدين تشكيكًا فى مصادره أو فى نبيه أو فى مبادئه وتعاليمه . ولا تزال الشبهات القديمة تظهر حتى اليوم فى أثواب جديدة يحاول مروجوها أن يضفوا عليها طابعًا علميًا زائفًا .

ومن المفارقات الغريبة في هذا الصدد أن يكون الإسلام \_ وهو الدين الذي ختم الله به الرسالات ، وكان آخر حلقة في سلسلة اتصال السماء بالأرض \_ قد اختص من بين كل الديانات التي عرفها الإنسان سماوية كانت أم أرضية بأكبر قدر من الهجوم وإثارة الشبهات حوله .

ووجه الغرابة في ذلك يتمثل في أن الإسلام في الوقت الذي جاء فيه يعلن للناس الكلمة الأخيرة لدين الله على الأرض لم ينكر أيًا من أنبياء الله السابقين ولا ما أنزل عليهم من كتب سماوية ، ولم يجبر أحدًا من أتباع الديانات السماوية السابقة على اعتناق الإسلام . ولم يقتصر الأمر على عدم

الإنكار ، وإنما جعل الإسلام الإيمان بأنبياء الله جميعًا وما أنزل عليهم من كتب عنصرًا أساسيًا من عقيدة كل مسلم بحيث لا تصح هذه العقيدة بدونه . ومن شأن هذا الموقف المتسامج للإسلام إزاء الديانات السابقة أن بقابل بتسامح مماثل وأن يقلل من عدد المناهضين للإسلام .

ولكن الذى حدث كان على العكس من ذلك تمامًا . فقد وجدنا الإسلام على مدى تاريخه سيتعرض لحملات ضارية من كل اتجاه . وليس هناك في عالم اليوم دين من الأديان يتعرض لمثل ما يتعرض لسه الإسلام في الإعلام الدولى من ظلم فادح وافتراءات كاذبة .

وهذا يبين لنا أن هناك جهلاً فاضحًا بالإسلام وسوء فهم لتعاليمه ، سواء كان ذلك بوعى أو بغير وعى ، وأن هناك خلطًا واضحًا بين الإسلام كدين وبعض التصرفات الحمقاء التي تصدر لهن بعض أبناء المسلمين باسم الدين وهو منها براء .

ومواجهة ذلك تكون ببذل جهود علمية مضّناعفة مـــن أجــل توضيــح الصورة الحقيقية للإسلام ، ونشر ذلك على أوسع نطاق .

ولم يقصر علماء المسلمين على مدى تاريخ الإسلام فى القيام بواجبهم فى الرد على هذه الشبهات كل بطريقته الخاصة وبأسلوبه الذى يعتقد أنه السبيل الأقوم للرد . وهناك محاولات جادة بذلت فى الفترة الأخيرة للدفاع عن الإسلام فى مواجهة حملات التشكيك .

وقد نشر المجلس الأعلى للشئون الإسلامية العديد من الرسائل فى سلسلتى "قضايا إسلامية "و" دراسات إسلامية "، قام فيها عدد من العلمله بالرد على هذه الشبهات (١).

ولم يتوان المجلس عن تتبع ما يثار بين الحين والآخر من شبهات جديدة أو قديمة حول الإسلام والرد عليها بالعربية وغيرها من لغات أخرى . وقد رأينا أن الحاجة قد أصبحت ماسة لتجميع كل الشبهات المعروفة التي قال بها المشككون والرد عليها تفصيلاً في كتاب واحد ييسر للباحثين والمهتمين بهذه القضايا فرصة الإحاطة بما تفتق عنه ذهن المشككين والاطلاع على ما أثاروه من مزاعم .

والكتاب الذى نقدمه اليوم إلى القارئ الكريام يتضمان السرد على مائة وسبع وأربعين شبهة وقد اشترك فى هذا العمل العلمى الكباير عدد من العلماء المعروفين ممن لهم باع طويل فى مجال الدراسات الإسالمية وفى خطة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية القيام بترجمة هذا الكتاب إلى عدد من اللغات الأجنبية حتى تعم الفائدة ويطلع المسلمون وغير المسامين على هذه الشبهات والرد عليها .

ونأمل أن يسهم هذا الكتاب في توطييح الضوورة الحقيقية للإسلام وإزالة ما علق بالأذهان من سوء فهم لتعاليمه وعقائده .

والله من وراء القصد ...،

تحریرا فی: ۱۸ من صفر ۱۶۲۳هـ ۱ من مایـــو ۲۰۰۲م



## بين يدى هذا العمل

#### أ. د . على جمعة محمد

اشتدت في السنين العشر الأخيرة الحملة على الإسلام وبخاصة في ظل النظام العالمي الجديد أو العولمة . وزاد من ضراوتها وسائل البث والإعلام الحديثة ، في عصر تدفق المعلومات ، والسموات المفتوحة . واستغل خصوم الإسلام هذه " المستجدات " فاتخذوها منافذ للانقضاض على قيم الإسلام ومبادئه ، بغية تشويه حقائقه أو القضاء عليه إن أمكن ، لأنه أصبح المنافس الوحيد لحضارة أوروبا بعد سقوط الاتحاد السوفييتي .

ودأبوا على إثارة الشبهات ضد الإسلام ، إما على شبكات الإنـــترنت ، وإما على مطبوعات مجهولة المصدر .. وها نحن أولاء نواجه كل ذلك فــى إطار جهود المجلس الأعلى للشئون الإسلامية برئاسة الأســـتاذ الدكتـور / محمود حمدى زقزوق وزير الأوقاف ورئيس المجلــس فــى الدفـاع عـن الإسلام ..

نواجه تلك الشبهات المثارة حديثًا ضد الإسلام وقيمه وحضارته وضد القرآن العظيم ، الذين يحاولون التشكيك في صدقه ، وأنه ليس وحيًا من عند الله ؟

صدرت إحدى هذه المطبوعات تحت عنوان " هل القرآن معصوم ؟ " وكذلك منشور آخر تحت عنوان " الباكورة الشهية في الروايات الدينية " ، وكذلك على شبكات الإنترنت وهي في جملتها ترديد لما سبق أن شاع منذ أكثر من مائة عام في مثل " كتاب الهداية " من إنشاء المبشرين أو " رسالة الكندي " أو غيرهما .

ولقد أجملنا تلك الشبهات بعد حذف المكرر إلى مائة وسبع وأربعين شبهة ، وقام بالرد عليها لجنة من العلماء على رأسهم الأستاذ الدكتور وزير الأوقاف محمود حمدى زقزوق ، والأستاذ الدكتور / عبد الصبور مرزوق نائب رئيس المجلس الأعلى للشيئون الإسلمية ، والأستاذ الدكتور / محمد عمارة عضو مجمع البحوث الإسلمية ، والأستاذ الدكتور / عبد العظيم المطعنى عميد كلية اللغة العربية بجامعة الأزهر سابقًا ، والأستاذ الدكتور / على جمعة محمد أستاذ أصول الفقه بجامعة الأزهر .

وهذا العمل رُوعى فيه الموضوعية التامة وعرض الإسكم عرض الداعية إليه الذى يرفض أن ينساق وراء استفزاز المعترضين . بل إنه يقدم دعوته كما أمره ربه : ( ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتى هى أحسن ) (١) . متأسيًا برسولنا الكريم و ولو كنت فظا غليظ القلب النفضوا من حولك ) (٢) .

ونرجو من الله أن ينفع به المسلمين وغيرهم إحقاقًا للحق وإظهارًا للحقيقة إنه سميع قريب مجيب الدعاء .

<sup>(</sup>١) النحل : ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٥٩ .

## الشبهة الأولى

# جمع القسرآن

اتخذ المعترضون من وقائع جمع القرآن وليجة يتسللون من خلالها للنيل من القرآن ، وإيقاع التشكيك في كونه وحيًا من عند الله عز وجل .

والواقع أن الذى ألجأهم إلى التسلل من هذه "الوليجة " وهى وقائع جمع القرآن \_ أمران رئيسيان :

الأول: محاولتهم نزع الثقة عن القرآن وخلخلة الإيمان به حتى لا يظل هو النص الإلهى الوحيد المصون من كل تغيير أو تبديل ، أو زيادة أو نقص . الثانى: تبرير ما لدى أهل الكتاب (اليهود والنصارى) من نقد وجه إلى الكتاب المقدس بكلا عهديه: القديم (الثوراة) والجديد (الأناجيل) ليقطعوا الطريق على ناقدى الكتاب المقدس من المسلمين ، ومن غير المسلمين .

ومواطن الشبهة عندهم في وقائع جمع القرآن والمراحل التي مرَّ بها ،

أن القرآن لم يُدوَّن ولم يكتب في مصحف أو مصاحف كما هو الشان الآن ، إلا بعد وفاة النبي ﷺ أما في حياته ، فلم يكن مجموعاً في مصحف . وأن جمعه مرَّ بعدة مراحل :

الأولى: فى خلافة أبى بكر - رضى الله عنه - وهو جمع ابتدائى غير موثق تمام التوثيق كما يزعمون ؟ .

الثانية: في خلفة عثمان بن عفان رضى الله عنه وقد كان الجمع في هذه المرحلة قابلاً لإدخال كثير من الإضافات التي افتقر إليها تدوين القرآن فيما بعد . لأن القرآن لم يكن فيهما مضبوطًا مشكولاً .

الثالثة : الإضافات التي أُلْحِقَت بالنص القرآني وأبرزها :

- \* نَقْط حروفه لتمييز بعضها من بعض ، مثل تمييز الخاء من الجيم والحاء ، وتمييز الجيم من الخاء والحاء ، وتمييز التاء \_ بوضع نقطتين فوقها \_ عن كل من الياء والباء والنون والثاء .
- ضبط كلماته بالضم والفتح والكسر والجزم ، مثل : " الْحَمْــــدُ لِلَّـــهِ رَبِّ الْعَالَمِين " وهذا أمر طارئ على جمع القرآن في مرحلتيه السابقتين .
  - علامات الوقف:مثل: ج \_ صلى \_ لا \_ قلى \_ م \_ .٠٠ \_ .٠٠
    - وضع الدوائر المرقوم فيها أرقام الآيات في كل سورة .

إن كل هذه الإضافات لم تكن موجودة في العصر النبوى ، بل ولا في عهد الخلفاء الراشدين .

يذكرون هذا كله ليصوروا أن الشبهة التي لوحظت في جمع المصحف الحاوى للقرآن الكريم، تزرع الشكوك والريوب (جمع ريب) في وحدة القرآن واستقراره وسلامته من التحريف. فعلام \_ إذن \_ يصر المسلمون على اتهام التوراة التي بيد اليهود الآن أنها لا تمثل حقيقة التوراة التي أنزلها الله على موسى عليه السلام؟ أو لماذا يطلقون هذا الوصوف على مجموعة " الأناجيل ": التي بيد النصارى الآن؟

#### الرد على الشبهة:

إنَّ تأخير تدوين القرآن عن حياة النبي ﴿ وجمعه في مصحف في خلافة أبي بكر \_ رضى الله عنه \_ ، لامساس له مطلقًا بوحدة القرآن وصلة كل كلمة بالوحى الإلهى ؛ لأن القرآن \_ قبل جمعه في مصاحف \_ كان محفوظًا كما أنزله الله على خاتم المرسلين .

والعرب \_ قبل الإسلام ، وفي صدر الإسلام المبكر \_ كانوا ذوى ملكات في الحفظ لم يماثلهم فيها شعب أو أمة ، من قبلهم أو معاصرة لهم ، ومن يعرف الكتابة والقراءة فيهم قليلون فكانوا يحفظون عن ظهر قلب ما يريدون حفظه من منثور الكلام ومنظومه .

وروعة نظم القرآن ، ونقاء ألفاظه ، وحلاوة جرسه ، وشرف معانيه ، هـ ذه الخصائص والسمات فاجأت العرب بما لم يكونوا يعرفون ، فوقع من أنفسهم موقع السحر في شدة تأثيره على العقول والمشاعر ، فاشتد اهتمامهم به ، وبخاصة الذين كانوا من السابقين إلى الإيمان به ، وكانوا يترقبون كل جديد ينزل به الوحى الأمين ، يجمعون بين حفظه والعمل به .

وكان النبى ﷺ كلما نزل عليه شئ من الوحى يأمر كُنَّاب الوحى بكتابته فورًا ، سماعًا من فمه الطاهر ثم ينشر ما نزل من الوحى بين الناس .

وقد ساعد على سهولة حفظه أمران:

الأول : نزوله ( مُنَجَّمًا ) أى مفرقًا على مدى ثلاث وعشرين سنة ؛ لأنه لـم ينزل دفعة واحدة كما كان الشأن في الوحى إلى الرسل السابقين .

والسبب فى نزول القرآن مُفَرَّقًا هو ارتباطه بتربية الأمة ، والترقى بها فى مجال التربية طورًا بعد طور ومعالجة ما كان يجد من مشكلات الحياة ، ومواكبة حركة بناء الدعوة من أول شعاع فيها إلى نهاية المطاف .

الثانى: خصائص النظم القرآنى فى صفاء مفرداته ، وإحكام تراكيبه ، والإيقاع الصوتى لأدائه متلوًّا باللسان ، مسموعًا بالآذان ، وما يصاحب ذلك من إمتاع وإقناع ، كل ذلك أضفى على آيات القرآن خاصية الجذب إليه ،

والميل الشديد إلى الإقبال عليه ، بحيث يجذب قارئه وسامعه واقعًا في أسره غير ملول من طول الصحبة معه .

وتؤدى فواصل الآيات فى القرآن دورًا مُهِمًّا فـى الإحساس بهذه الخصائص . ولنذكر لهذا " مثلاً " من سور القرآن الكريم :

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ والعاديات ضبحا \* فالموريات قدحا \* فالمغيرات صبحا \* فأثرن به نقعًا \* فوسطن به جمعًا \* إن الإنسان لربه لكنود \* وإنه على ذلك لشهيد \* وإنه لحب الخير لشديد \* أفلا يعلم إذا بعثر ما في القبور \* وحُصل ما في الصدور \* إن ربهم بهم يومئلذ لخبير ﴾ (١) .

عدد آیات هذه السورة [ العائیات ] إحدى عشرة آیة ، وقد وزعت من حیث الفواصل ، وهی الكلمات الواقعة فی نهایات الآیات ، علی أربعة محاور ، هی : الثلاث الآیات الأولی ، وكل فاصلة فیها تنتهی بحرف الحاء : ضبحا ـ قدحا \_ صبحا .

والآيتان الرابعة والخامسة ، كل فاصلة فيهما انتهت بحرف العين : نقعا \_ جَمْعا .

والآيات السادسة والسابعة والثامنة ، انتهت فواصلها بحرف الدال : لكنود \_ لشهيد \_ لشديد .

أما الآيات التاسعة ، والعاشرة ، والحادية عشرة ، فقد انتهت فواصلها بحرف الراء : القبور ـ الصدور ـ لخبير .

<sup>(</sup>١) العاديات : ١١-١ .

مع ملاحظة أن حروف الفواصل في هذه السورة \_ ماعدا الآيات الثلاث الأولى \_ مسبوقة بحرف " مد " هو " الواو " في : " لكنود " \_ و " الياء " في : " لشهيد \_ لشديد " .

ثم "الواو " في : "القبور \_ الصدور \_ ثم "الياء " في : "لخبير " وحروف المد تساعد على " تطرية "الصوت وحلاوته في السمع . لذلك صاحبت حروف المد كلمات "الفواصل " في القرآن كله تقريبًا ، وأضفت عليها طابعًا غنائيًا من طراز فريد (١) جذب الإسماع ، وحرك المشاعر للإقبال على القرآن بشدة أسره إياهم عن طريق السماع ، ليكون ذلك وسيلة للإقبال على فقه معانيه ، ثم الإيمان به .

ومن سمات سهولة الحفظ في هذه السورة أمران:

أنها سورة قصيرة ، حيث لم تتجاوز آياتها إحدى عشرة آية .

قصر آياتها ، فمنها ما تألف من كلمتين ، وهى الآيات الثلاث الأولى . ومنها ما تألف من ثلاث كلمات ، وهى الآيتان الرابعة والخامسة . ومنها ما تألف من أربع كلمات ، وهى الآيات : السادسة والسابعة والثامنة . وآيتان فحسب كلماتها خمس ، وهما العاشرة والحادية عشرة . وآية واحدة كلماتها سبع ، هى الآية التاسعة .

ونظام " عقد المعانى " في السورة رائع كروعة نظمها . فالآيات الثلاث الأولى قَسَمٌ جليل بخَيْل المجاهدين في سبيل الله .

والآيتان الرابعة والخامسة استطراد مكمل لمعانى المقسم به ، شدة إغارتها التي تثير غبار الأرض ، وسرعة عَدُوهًا ومفاجأتها العدو في الإغارة عليه .

ثم يأتى المقسم عليه في الآية السادسة: " إن الإنسان لربه لكنود ": عاص لله ، كفور بإنعامه عليه .

<sup>(</sup>١) سورة " والعاديات " من قصار السور التي قد بدأ بها الوحى في مكة ، قبل الهجرة ، ويسرى بعض الباحثين أن القرآن بدأ بهذه السور ذات الطبيعة الغنائية في مكة ، لجذب أهل مكة إليه عن طريق السمع أولاً ، ثم لتدبر معانيه ثانيًا.

وفى الآية السابعة إلماح إلى علم الإنسان بأنه عاق لربه ، شهيد على كفرانه نعمته .

أما الآيات الثلاث الأخيرة من (٩) إلى (١١) فهى إنذار للإنسان الكفور بنعم ربه إليه .

وهذه السمات ، ليست وقفًا كلها على سورة " والعدديات " بل هي مع غيرها ، سمات عامة للقرآن كله ، وبهذا صار القرآن سهل الحفظ لمن حاوله وصدق في طلبه وسلك الطريق الحق الموصل إليه (١).

إن الحفظ كان العلاقة الأولى بين المسلمين وبين كتاب ربهم وكان الحفظ له وسيلة واحدة ضرورية يعتمد عليها ، هي السماع . وهكذا وصل إلينا القرآن ، من بداية نزوله إلى نهايته .

وأول سماع فى حفظ القرآن كان من جبريل عليه السلام الذى وصفه الله بالأمين .

وأول سامع كان رسول الله ﷺ ، سمع القرآن كله مرات من جبريل .

وثانى مُسمِّع كان هو عليه الصلاة والسلام بعد سماعه القرآن من جبريل .

أما ثانى سامع للقرآن فهم كُتَّابُ الوحى ، سمعوه من النبى عليه الصلاة والسلام فور سماعه القرآن من جبريل ؛ لأنه كان إذا نزل الوحى ، وفرع من تلقى ما أنزله الله إليه دعا كُتَّابَ الوحى فأملى على مسامعهم ما نرل فيقومون بكتابته على الفور .

ثم يشيع عن طريق السماع لا الكتابة ما نزل من القرآن بين المؤمنين ، إما من فم الرسول ، أو من أفواه كتاب الوحى .

وقد يسر الله تعالى لحفظ القرآن واستمرار حفظه كما أنزله لله ، أوشق الطرق وأعلاها قدرًا فكان على العروم على جبريل في كل عام مرة في شهر رمضان المعظم . ثم في العام الذي لقى فيه ربه تم عرض القرآن تلاوة على جبريل مرتين . زيادة في التثبت والتوثيق .

وفى هذه الفترة (فترة حياة النبى) لم يكن للقراء مرجع سوى المحفوظ فى صدر النبى عليه الصلاة والسلام، وهو الأصل الذى يُرجع إليه عند التنازع، أما ما كان مكتوبًا فى الرقاع والورق فلم يكن مما يرجع إليه الناس، مع صحته وصوابه.

وكذلك في عهدى الشيخين أبي بكر وعمر رضي الله عنهما كان الاعتماد على الحفظ في الصدور هو المعول عليه دون الكتابة ؛ لأنها كانت مفرقة ، ولم تكن مجموعة .

وكانت حظوظ الصحابة ، من حفظ القرآن متفاوتة ، فكان منهم من يحفظ القدر اليسير ، ومنهم من يحفظ القدر الكثير ، ومنهم من يحفظ القرآن كله . وهم جمع كثيرون مات منهم في موقعة اليمامة في خلافة أبسى بكر سبعون حافظًا للقرآن ، وكانوا يسمون حفظة القرآن بـ " القُرَّاء " .

ولا يقدح فى ذلك أن بعض الروايات تذهب إلى أن الذين حفظوا القرآن كله من الصحابة كانوا أربعة أو سبعة ، وقد وردت بعض هذه الروايات فى صحيحى البخارى ومسلم لأن ما ورد فيهما له توجيه خاص ، هو أنهم حفظوا القرآن كله وعرضوا حفظهم على رسول الله تلاوة عليه فأقررهم على حفظهم ، وليس معناه أنهم هم الوحيدون الذين حفظوا القرآن .

<sup>(</sup>١) ينظر : البرهان في علوم القرآن للإمام الزركشي (٢٤١/١) وما بعدها .

# أول جمع للقرآن الكريم

وفى هذه الأثناء كان القرآن مكتوبًا فى رقاع متفرقًا . هـذه الرقـاع وغيرها التى كتب فيها القرآن إملاء من فم النبى ﷺ ، ظلت كما هى لم يطرأ عليها أى تغيير من أى نوع .

ولما قتل سبعون رجلاً من حُفّاظه دعت الحاجة إلى جمع ما كتب مفرقًا في مصحف واحد في منتصف خلافة أبي بكر باقتراح من عمر \_\_ رضـــي الله عنهما \_\_ .

وبعد وفاة أبى بكر تسلم المصحف عمر بن الخطاب ، وبعد وفاته ظل المصحف في حوزة ابنته أم المؤمنين حفصة للله عنها لله عنها لله عنها القرآن في الصدور هو المتبع كذلك .

وانضم إلى حُفَّاظه من الصحابة بعد انتقال النبى عليه الصلاة والسلام إلى الرفيق الأعلى ، التابعون من الطبقة الأولى ، وكانت علاقتهم بكتاب الله هى الحفظ بتفاوت حظوظهم فيه قلة وكثرة ، وحفظًا للقرآن كله ، وممسن الشتهر منهم بحفظ القرآن كله التابعى الكبير الحسن البصرى رضسى الله عنه و آخرون .

كان هذا أول جمع للقرآن ، والذى تم فيه هو جمع الوثائق التى كتبها كتبة الوحى فى حضرة رسول الله ، بمعنى تتسيق وثائق كل سورة مرتبة آياتها على نسق نزولها ، ولا معنى لهذا الجمع إلا ما ذكرناه ، وإطلاق وصف المصحف عليه إطلاق مجازى صرف . والقصد منه أن يكون مرجعًا موثوقًا به عند اختلاف الحفاظ .

<sup>(</sup>۱) هو مصحف فرد لا متعدد ، فلم يكن متداولاً بين أيدى المسلمين ، لأن حفظ القرآن في الصدور كـــان هو المرجع .

ومما يجب التنبيه إليه مرات أن الجمع في هذه المرحلة لم يضف شيئًا أو يحذفه من تلك الوثائق الخطية ، التي تم تدوينها في حياة النبي عليه الصلاة والسلام إملاءً منه على كتبة وحيه الأمناء الصادقين .

# مرحلة الجمع الثانية (١)

كانت هذه المرحلة في خلافة عثمان بن عفان ــ رضــي الله عنــه ــ وكان حافظًا للقرآن كله كما ورد في الروايات الصحيحة . والسبب الرئيسي في اللجوء إلى هذا الجمع في هذه المرحلة هو اختلاف النـاس وتعصـبهم لبعض القراءات ، إلى حد الافتخار بقراءة على قراءة أخرى ، وشيوع بعض القراءات غير الصحيحة .

وهذا ما حمل حذيفة بن اليمان على أن يفزع إلى أمير المؤمنين عثمان ابن عفان ، ويهيب به أن يدرك الأمة قبل أن تتفرق حول القرآن كما تفرق اليهود والنصارى حول أسفارهم المقدسة . فنهض \_\_ رضى الله عنه \_\_ القيام بجمع القرآن فى " مصحف " يجمع الناس حول أداء واحد متضمنًا الصلاحية للقراءات الأخرى الصحيحة ، وندب لهذه المهمة الجليلة رجلاً من الأنصار (زيد بن ثابت) وثلاثة من قريش : عبد الله بن الزبير ، سعد بن أبى وقاص ، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام . وزيد بن ثابت هذا كان هو رئيس الفريق الذي ندبه عثمان \_\_ رضى الله عنه \_\_ لهذه المهمة الجليلة ؛ لأنه \_\_ أي زيد بن ثابت \_ قد تحققت فيه موهلات أربعة القيام بهذه المسئولية وهي :

- كان من كتبة الوحى في الفترة المدنية .
- ــ كان حافظًا متقنًا للقرآن سماعًا مباشرًا من فم رسول الله .
- ـ كان هو الوحيد الذى حضر العرضة الأخيرة للقرآن مـن النبــى عليــه الصلاة والسلام على جبريل عليه السلام .
  - \_ كان هو الذي جمع القرآن في خلافة أبي بكر \_ رضى الله عنه \_.

<sup>(</sup>۱) انظر : جمع القرآن في خلافة عثمان في " البرهان في عـــلوم القرآن " و " الاتقـــان في علوم القرآن والأول للإمام الزركشي ، والثاني للإمام جلال الدين السيوطي

# منهج الجمع في هذه المرحلة

وقد تم الجمع في هذه المرحلة على منهج دقيق وحكيم للغايــة قوامـــه أمر ان :

الأول: المصحف الذي تم تنسيقه في خلافة أبي بكر \_ رضى الله عنه \_ ، وقد تقدم أن مكوّنات هذا المصحف هي الوثائق الخطية التي سـجلها كتبـة الوحي في حضرة النبي عليه عليه عليه المسماعًا مباشرًا منه .

فكان لا يُقبل شئ في مرحلة الجمع الثاني ليس له وجود في تلك الوثائق التي أقرها النبي عليه الصلاة والسلام .

الثانى: أن تكون الآية أو الآيات محفوظة حفظًا مطابقًا لما فى مصحف أبى بكر عند رجلين من أصحاب رسول الله على الأقل. فلا يكفى حفظ الرجل الواحد، ولا يكفى وجودها فى مصحف أبى بكر، بل لابد من الأمرين معًا:

- وجودها في مصحف أبي بكر .
- ثم سماعها من حافظ بين ، أى شاهدين ، وقد استثنى من هذا الشرط أبو خزيمة الأنصارى ، حيث قام حفظه مقام حفظ رجلين فى آية واحدة لم توجد محفوظة إلا عند أبى خزيمة ، وذلك لأن رسول الله على جعل شهادته بشهادة رجلين عدلين .

قام هذا الفريق ، وفق هذا المنهج المحكم ، بنسخ القرآن ، لأول مرة ، في مصحف واحد ، وقد أجمع عليه جميع أصحاب رسول الله ولم يعارض عثمان منهم أحدًا ، حتى عبد الله بن مسعود ، وكان له مصحف خاص كتبه لنفسه ، لم يعترض على المصحف "الجمعي" الذي دعا إلى كتابت عثمان رضى الله عنه ، ثم تلقت الأمة هذا العمل الجليل بالرضا والقبول ، في جميع الأقطار والعصور .

ونسخ من مصحف عثمان ، الذي سمى "المصحف الإمام "بضعة مصاحف ، أرسل كل مصحف منها إلى قطر من أقطار الإسلام ، مثل الكوفة والح

جاز ، وبقى المصحف الأم فى حوزة عثمان رضى الله عنه ، شم عمد عثمان إلى كل ماعدا " المصحف الإمام " من مصاحف الأفراد \_\_ المخالفة أدنى مخالفة للمصحف الإمام ، ومنها مصحف الصحابى الجليل ابن مسعود \_ وأمر بحرقها أو استبعادها ؛ لأنها كانت تحتوى على قراءات غير صحيحة ، وبعضها كان يُدخل بعض عبارات تفسيرية فى صلب الآيات أو فى أو اخرها .

## الفرق بين الجمعين

من نافلة القول ، أن نعيد ما سبق ذكره ، من أن أصل الجمعين اللذين حدثا في خلافتي أبي بكر وعثمان حرضي الله عنهما حدثا هو الوثائق الخطية التي حررت في حضرة النبي الله إملاءً من فمه الطاهر على كتبة الوحي ، ثم تلاوتهاعليه وإقرارها كما ثليت عليه هذه الوثائق لم تدخل عليها أية تعديلات ، وهي التي نراها الآن في المصحف الشريف المتداول بين المسلمين .

وكان الهدف من الجمع الأول في خلافة أبي بكر \_\_ رضى الله عنه \_\_ هو جمع تلك الوثائق المتفرقة في مكان واحد منسقة السور والآيات ، دون نقلها في مصحف حقيقي جامع لها . فهذا الجمع بلغة العصر مشروع جمع لا جمع حقيقي في الواقع .

ولهذا عبَّر عنه أحد العلماء بأنه أشبه ما يكون بأوراق وجدت متفرقة في بيت النبي فربطت بخيط واحد ، مانع لها من التفرق مرة أخرى .

أما الجمع في خلافة عثمان \_ رضى الله عنه \_ فكان نسخًا ونقلاً لما في الوثائق الخطية ، التي حررت في حياة النبي عليه الصلاة والسلام وأقرها بعد تلاوتها عليه ، وجمعها في مصحف واحد في مكان واحد . وإذا شبهنا الوثائق الأولى بقصاصات ورقية مسطر عليها كلام ، كان الجمع في خلافة عثمان هو نسخ ذلك الكلام المفرق في القصاصات في دفتر واحد .

أما الهدف من الجمع في خلافة عثمان فكان من أجل الأمور الآتية:

- توحيد المصحف الجماعى واستبعاد مصاحف الأفراد لأنها لم تسلم من الخلل . وقد تم ذلك على خير وجه .
- القضاء على القراءات غير الصحيحة ، وجمع الناس على القراءات الصحيحة ، التي قرأ بها النبي عليه الصلاة والسلام في العرضة الأخيرة على جبريل في العام الذي توفي فيه .
- حماية الأمة من التفرق حول كتاب ربها . والقضاء على التعصب لقراءة بعض القراء على قراءة قراء آخرين .

وفى جميع الأزمنة فإن القرآن يؤخذ سماعًا من حُفَّاظ مجودين متقنين ، ولا يؤخذ عن طريق القراءة من المصحف ؛ لإن الحفظ من المصحف عرضة لكثير من الأخطاء ، فالسماع هو الأصل في تلقى القرآن وحفظه . لأن اللسان يحكى ما تسمعه الأنن ، لذلك نزل القرآن ملفوظًا ليسمع ولم ينزل مطبوعًا ليُقرأ .

فالفرق بين الجمعين حاصل من وجهين :

الوجه الأول : جمع أبى بكر \_ رضى الله عنه \_ كان تنسيقًا للوثائق الخطية التى حررت فى حياة النبى عليه الصلاة والسلام على صورتها الأولى حسب ترتيب النزول سورًا وآيات .

وجمع عثمان \_ رضى الله عنه \_ كان نقلاً جديدًا لما هـ و مسطـ ور في الوثائق الخطية في كتاب جديد ، أطلق عليه " المصحف الإمام " .

أما الوجه الثانى فهو من حيث الهدف من الجمع وهو فى جمع أبى بكر كان حفظ الوثائق النبوية المفرقة فى نسق واحد مضمومًا بعضها إلى بعض ، منسقة فيه السور والآيات كما هى فى الوثائق ، لتكون مرجعًا حافظًا لآيات الذكر الحكيم .

وهو في جمع عثمان ، جمع الأمة على القراءات الصحيحة التي قرأها النبي ﷺ في العرضة الأخيرة على جبريل عليه السلام .

أما المتون (النصوص) التي نزل بها الوحى الأمين فظلت على صورتها الأولى ، التي حررت بها في حياة النبي عليه الصلة والسلام.

فالجمعان البكرى والعثمانى لم يُدْخِلا على رسم الآيات ولا نطقها أى تعديل أو تغيير أو تبديل ، وفى كل الأماكن والعصور واكب حفظ القرآن تدوينه فى المصاحف ، وبقى السماع هو الوسيلة الوحيدة لحفظ القرآن على مدى العصورحتى الآن وإلى يوم الدين.

#### فذلكة سريعة:

العرض الذي قدمناه لتدوين القرآن يظهر من خلاله الحقائق الآتية:

- إن تدوين متون القرآن (نصوصه) تم منذ فجر أول سورة نزلت بل أول آية من القرآن ، وكان كلما نزل نجم من القرآن أملاه عليه الصلاة والسلام على كاتب الوحى فدونه سماعًا منه لنوه ، ولم يلق عليه الصلاة والسلام ربه إلا والقرآن كله مدون في الرقاع وما أشبهها من وسائل التسجيل . وهذا هو الجمع الأول للقرآن وإن لم يذكر في كتب المصنفين إلا نادرًا .
- إن هذا التدوين أو الجمع المبكر للقرآن كان وما يزال هو الأصل الثابت الذي قامت على أساسه كل المصاحف فيما بعد ، حتى عصرنا الحالى .

• إن الفترة النبوية التي سبقت جمع القرآن في خلافة أبي بكر رضى الله عنه ... ، لم تكن فترة إهمال للقرآن ، كما يزعم بعض خصوم القرآن من المبشرين والمستشرقين والملحدين بل العكس هو الصحيح ، كانت فترة عناية شديدة بالقرآن (١) . اعتمدوا فيها على ركيزتين بالغتى الأهمية :

الأولى: السماع من الحفظة المتقنين لحفظ القرآن وتلاوته.

الثانية: الحفظ المتقن في الصدور.

والسماع والحفظ هما أقدم الوسائل لحفظ وتلاوة كتاب الله العزيز . وسيظلان هكذا إلى يوم الدين .

• إن القرآن منذ أول آية نزلت منه ، حتى اكتمل وحيه لم تمر عليه لحظة وهو غائب عن المسلمين ، أو المسلمون غائبون عنه ، بل كان ملازمًا لهم ملازمة الروح للجسد .

إن تاريخ القرآن واضح كل الوضوح ، ومعروف كل المعرفة ، لم تمر عليه فترات غموض ، أو فترات اضطراب ، كما هو الشان في عهدى الكتاب المقدس (٢) التوراة والإنجيل . وما خضعا له من أوضاع لا يمكن قياسها على تاريخ القرآن ، فليس لخصوم القرآن أى سبب معقول أو مقبول في اتخاذهم مراحل جمع القرآن منافذ للطعن فيه ، أو مبررًا يبررون به ما اعترى كتابهم المقدس من آفات تاريخية ، وغموض شديد الإعتام صاحب وما يزال يصاحب ، واقعيات التوراة والأناجيل نشأة ، وتدوينًا ، واختلافًا واسع المدى ، في الجوهر والأعراض التي قامت به .

وقد بقى علينا من عناصر شبهاتهم حول جمع القرآن ومراحله ما سبقت الإشارة إليه من قبل ، وهى: النقط والضبط وعلامات الوقف .

<sup>(</sup>۱) لأن القرآن لو كان جمع في مصحف من أول الأمر ، لاتكل الناس على المصحف المكتوب ، وقل المتماميم بحفظه .

 <sup>(</sup>۲) سيأتى حديث مفصل عما تعرض له الكتاب المقدس بعهديه القديم والجديد من أوضاع وآفات شديدة الخطورة .

المراد بالنَقْط هو وضع النُقط فوق الحروف أو تحتها مثل نقطة النون و نقطة الباء .

أما الضبط فهو وضع الحركات الأربع: الضمة والفتحة والكسرة والسكون فوق الحروف أو تحتها حسب النطق الصوتى للكلمة . حسبما تقتضيه قواعد النحو والصرف .

أما علامات الوقف فهى كالنقط والضبط توضع فوق نهاية الكلمة التى يجوز الوقف عليها أو وصلها بما بعدها . وهذه الأنواع الثلاثة يُلحظ فيها ملحظان عامًان :

الأول: أنها لا تمس جسم الكلمة من قريب أو من بعيد ولا تغيير من هيكل الرسم العثماني للكلمات ، بل هي زيادة إضافية خارجة عن "متون " (أصول) الكلمات .

الثانى: أنها \_ كلها \_ أدوات أو علامات اجتلبت لخدمة النص القرآنى، ولتلاوته صوتيًا تلاوة متقنة أو بعبارة أخرى:

هى وسائل إيضاح اصطلاحية متفق عليها تعين قارئ القرآن على أدائه أداء صوتيًا محكمًا ، وليست هى من عناصر التنزيل ، ولو جرد المصحف منها ما نقص كلام الله شيئًا . وقد كان كتاب الله قبل إدخال هذه العلامات هو هو كتاب الله ، إذن فليست هى تغييرًا أو تبديلاً أو تحريفًا أدخل على كتاب الله فأضاع معالمه ، كما يزعم خصوم القرآن الموتورون .

فالنقط أضيفت إلى رسم المصحف للتمييز بين الحروف المتماثلة كالجيم والحاء والخاء ، والباء والتاء والثاء والنون والسين والشين ، والطاء والظاء والفاء والقاف والعين والغين ، والصاد والضاد .

وقبل إضافة النقط إلى الحروف كان السماع قائماً مقامها ، لأن حفاظ القرآن المتقنين المجوِّدين ليسوا في حاجة إلى هذه العلامات ، لأنهم يحفظون كتاب ربهم غضًا طريًا كما أنزله الله على خاتم رسله ، أمَّا غير الحفاظ ممن لا يستغنون عن النظر في المصحف فهذه العلامات النقطية والضبطية -77-

والوقفية ترشدهم إلى التلاوة المثلى ، وتقدم لهم خدمات جليلة فى النظر فى المصحف ؛ لأنها \_ كما قلنا من قبل \_ وسائل إيضاح لقراء المصحف الشريف .

فمثلاً نقط الحروف وقاية من الوقوع في أخطاء لا حصر لها ، ولنأخذ لذلك مثالاً واحدًا هو قوله تعالى : (كمثل جنة بربوة ) (١) .

لو تركت " جنة " بغير نقط و لا ضبط لوقع القارئ غير الحافظ في أخطاء كثيرة ؛ لأنها تصلح أن تنطق على عدة احتمالات ، مثل : حَبَّة حية حية حية حية حية حية حية حية حية .

ولكن لما نقطت حروفها ، وضبُطت كلماتها اتضح المراد منها وتحدد تحديدًا دقيقًا ، طاردًا كل الاحتمالات غير المرادة .

وأول من نقط حروف المصحف جماعة من التابعين كان أشهرهم أبوالأسود الدؤلى ، ونصر بن عاصم الليثى ، ويحيى بن يَعْمُر ، والخايل ابن أحمد ، وكلهم من كبار التابعين (٢).

والخلاصة : أن نقط حروف الكلمات القرآنية ، وضبط كلمات آياته ليس من التنزيل ، وأنه حدث في عصر كبار التابعين ، وإلحاق ذلك بالمصحف ليس تحريفًا ولا تعديلاً لكلام القرآن .

وهو من البدع الحسنة وقد أجازه العلماء لأن فيه تيسيرًا على قُرَّاء كتاب الله العزيز ، وإعانة لهم على تلاوته تلاوة متقنة محكمة ، وهو من المصالح المرسلة ، التي سكت الشرع عنها فلم يأمر بها ولم ينه عنها .

وتحقيق المصلحة يقوم مقام الأمر بها ، ووقوع المضرة يقوم مقام النهى عنها .

وهذه سمة من سمات مرونة الشريعة الإسلامية العادلة الرحيمة. أما علامات الوقف فلها أدوار إيجابية في إرشاد قراء القرآن وتوجيههم إلى كيفية التعامل مع الجمل والتراكيب القرآنية حين تتلى في صلاة أو في غير صلاة.

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٥ .

 <sup>(</sup>۲) المقنع لأبي عمرو الداني ص ۱۲۹ ـ تحقیق محمد الصادق قمحاوی .

والواقع أن كل هذه المضافات إلى رسم كلمات المصحف فوق أنها والله سبحانه وتعالى أعلم وسائل إيضاح كما تقدم ، اجتلبت من أجل خدمة النص القرآنى ، تؤدى فى الوقت نفسه خدمة جليلة لمعانى المفردات والتراكيب القرآنية . وقد أشرنا من قبل إلى مهمات النقط فوق أو تحت الحروف ، وعلامات الضبط الأربع : الفتحة والضمة والكسرة والسكون ، فوق أو تحت رسم الكلمات .

ونسوق \_ الآن \_ تمثيلاً سريعًا للمهام الجليلة التي تؤديها علامات الوقف ، التي توضع فوق نهايات الكلمات التي يُوتَّف عليها أو لا يُوقف :

قوله تعالى: ﴿ وإن يمسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هـوصلى ، وإن يمسسك بخير فهو على كل شيء قدير ﴾ (١) .

نرى العلامة (صلى) فوق حرف الواو في كلمة " هو " وهى ترمز إلى أن الوقف على هذه الكلمة " هو " جائز ووصلها بما بعدها وهو " وإن يمسسك " جائز كذلك إلا أن الوصل ، وهو هنا تلاوة الآية كلها دفعة واحدة بلا توقف ، أولى من الوقف .

والسبب في جواز الوقف والوصل هنا أن كلاً من الكلامين معناه تام يحسن السكوت عليه ، وكذلك يحسن وصله بما بعده لأنهما كلامان بينهما تتاسب وثيق ، ومن حيث البناء التركيبي ، هما شرط " إن " ، وفعلا الشرط فيهما فعل مضارع ، وهما فعل واحد تكرر في شرطى الكلامين " يمسسك " والفاعل هو " الله " فيهما . الأول اسم ظاهر ، والثاني ضمير عائد عليه ، أما كون الوصل أولى من الوقف ، فلأن التناسب بين الكلامين أقوى من التباين لفظًا ومعنى ، مع ملاحظة أن جواز الوقف يتيح لقارئ القرآن نفحة من راحة الصمت ، ثم يبدأ رحلة التلاوة بعدها وقوله تعالى : (قل ربي أعلم بعدتهم ما يعلمهم إلا قليل ألى فلا تمار فيهم إلا مراء ظاهرًا ) (٢).

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٧ .

<sup>(</sup>٢) الكهف : ٢٢ .

علامة الوقف (قلى) موضوعة فوق اللام الثانية من كلمة "قليل" وترمز إلى جواز الوصل والوقف على كلمة "قليل " وأن الوقف عليها أولى من وصلها بما بعدها ، وفي الوقف راحة لنفس القارئ كما تقدم .

وجواز الوقف لتمام المعنى في الجزء الأول من الآية .

وجواز الوصل ، فلأن الجزء الثاني من الكلام مفرع ومرتب على الجزء الأول (١) .

أما كون الوقف على كلمة "قليل "أولى فى هذه الآية فلأن ما قبلها جملتان خبريتان ، وهما واقعتان مقول القول لقوله تعالى : (قل ربى .. ) .

أما جملة " فلا تمار فيهم " فهى جملة إنشائية (٢) فيها نهى عن الجدال في شأن أهل الكهف كم كان عددهم والكلام الإنشائي مباين للكلام الخبرى . إذن فالكلامان غير متجانسين . هذه واحدة .

أما الثانية فإن " فلا تمار فيهم إلا مراء ظاهرًا ولا تستفت فيهم منهم أحدًا " ، غير داخل في مقول القول الذي أشرنا إليه قبلاً .

وهذان الملحظان أحدثا تباعدًا ما بين الكلامين لذلك كان الوقف أولى ، الماحًا إلى ذلك التباين بين الكلامين . والوقف هـ و القطع بـ ين كلامـين بالسكوت لحظة بين نهاية الكلام الأول، وبداية الكلام الثانى ، وله شأن عظيم في تلاوة القرآن الكريم ، من حيث الألفاظ (الأداء الصوتى) ومن حيـ تنوق المعانى وخدمتها ، وقوله تعالى : (وترى الشمس إذا طلعت تـزاور عن كهفهم ذات اليمين وإذا غربت تقرضهم ذات الشمال وهم فـى فجـوة منه ذلك من آيات الله ) (٢) .

<sup>(</sup>١) التفريع هو تولد كلام من كلام آخر ، وتأتى الفاء دليلاً على هذا التفريع كما في الآية الكريمة .

<sup>(</sup>٢) الكلام كله قسمان : خبر ، وإنشاء ، فكل كلام أخبرت فيه غيرك بأمر قد حدث قبل زمن التكلم أو بعده مثل : حضر فلان أمس ، أو سيحضر غذا هو كلام خبرى ، أما إذا طلبت شيئًا لم يكن حاصلاً في زمن التكلم مثل : أطع والديك فهو كلام إنشائى .

<sup>(</sup>٣) الكهف : ١٧ .

علامة الوقف (ج) موضوعة فوق " الهاء " نهاية كلمة " منه " وترمرز الله جواز الوقف على " منه " وعلى جواز وصله بما بعده " ذلك من آيات الله " وهذا الجواز مستوى الطرفين ، لا يترجح فيه الوقف على الوصل، ولا الوصل على الوقف. وهذا راجع إلى المعنى المدلول عليه بجزئسى الكلام ، جزء ما بعد " منه " وجزء ما قبله .

وذلك لأن ما قبل " منه " كلام خبرى لا إنشائى وكذلك ما بعدها " ذلك من آيات الله .. " فهما إذن متجانسان .

والوقف مناسب جدًا لطول الكلام قبل كلمة " منه " وفى الوقف راحة للنفس ، والراحة تساعد على إتقان التلاوة .

والوصل مناسب جدًا من حيث المعنى '؛ لأن قوله تعالى : " ذلك من آيات الله " تركيب واقع موقع " الخبر " عما ذكره الله عز وجل من أوضاع أهل الكهف في طلوع الشمس وغروبها عنهم .

وقوله تعالى : ( الذين تتوفاهم الملائكة طيبين  $^{\rm V}$  يقولون سلام عليكم الدخلوا الجنة .. )  $^{\rm (1)}$  .

علامة الوقف (لا) موضوعة على " النون " نهاية كلمة "طيبين" ترمز إلى أن الوقف على " طيبين " ممنوع .

والسبب في هذا المنع أن جملة " يقولون " وهي التالية لكلمة "طيبين" حال من " الملائكة " وهم فاعل " تتوفاهم " .

أما "طيبين " فه حال من الضمير المنصوب على المفعولية للفعل " تتوفاهم " وهو ضمير الجماعة الغائبين " هم " ولو جاز الوقف على "طيبين " لحدث فاصل زمنى بين جملة الحال " يقولون " وبين صاحب الحال " الملائكة " ولم تدع إلى هذا الفعل ضرورة بيانية .

لذلك كان الوقف على "طيبين "ممنوعًا لئلا يؤدى إلى قطع "الحال"

<sup>(</sup>۱) النحل: ۳۲

وهو وصف ، عن صاحبه " الملائكة " وهو الموصوف . وهذا لا يجوز بلاغة ؛ فمنع الوقف \_ هنا \_ كان سببه الوفاء بحق المعنى ، ومجىء الحال \_ هنا \_ جملة فعلية فعلها مضارع يفيد وقوع الحدث بالحال والاستقبال مراعاة لمقتضى الحال ؛ لأن الملائكة تقول هذا الكلام لمن تتوفاهم من الصالحين في كل وقت لأن الموت لم ولن يتوقف .

وقوله تعالى : ﴿ إِنَمَا الله إِلَهُ وَاحد سَبَحَاتُهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدُ ۖ لَهُ مَا فَسَى السَّمَاوَاتُ وَمَا فَى الأَرْضُ وَكَفَى بِاللهِ وَكَيْلًا ﴾ (١) .

علامة الوقف (م) موضوعة على حرف الدال من كلمة "ولد "للدلالة على لزوم الوقف على هذه الكلمة "ولد "وامتناع وصلها بما بعدها وهو: "له ما في السماوات وما في الأرض ".

وإنما كان الوقف ، هنا \_ لازمًا لأن هذا الوقف سيترتب عليه صحة المعنى وليمتنع إيهام غير صحته أما وصله بما بعده فيترتب عليه إيهام فساد المعنى .

بيان ذلك أن الوصل لو حدث لأوهم أن قوله تعالى: "له ما في السماوات وما في الأرض " وصف له " الولد " المنفى ، أى ليس لله وله ما في السماوات والأرض ، وهذا لا يمنع أن يكون لله ها ما في السماوات والأرض ، وهذا لا يمنع أن يكون لله ها في السماوات والأرض ؟! وهذا باطل قطعًا .

أما عندما يقف القارئ على كلمة " ولد " ثم يستأنف التلاوة من " له ما في السماوات وما في الأرض " فيمتنع أن يكون هذا الوصف للولد المنفى ، ويتعين أن يكون لله عز وجل ، وهذا ناتج عن قطع التلاوة عند " ولد " أي بالفاصل الزمنى بين تلاوة ما قبل علامة الوقف " لا " وما بعدها حتى آخر الآبة .

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۷۱.

فأنت ترى أن الوقف \_ هنا \_ يؤدى خدمة جليلة للمعنى المراد من الآية الكريمة . ومثله قوله تعالى : ( الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم الذين خسروا أنفسهم فهم لا يؤمنون ) () .

علامة الوقف (م) موضوعة فوق الميم من كلمة " هم " الدلالة على الزوم الوقف عليها ، وامتناع وصلها بما بعدها ، وهو " النين خسروا أنفسهم " .

وسر ذلك اللزوم ؛ أن الوصل يوهم معنى فاسدًا غير مراد ، لأنه سيترتب عليه أن يكون قوله تعالى : " الذين خسروا أنفسهم " وصفًا له " أبناءهم " وهذا غير مراد ، بل المراد ما هو أعم من "أبنهاءهم" وهم الذين خسروا أنفسهم في كل زمان ومكان . فهو حكم عام في الذين خسروا أنفسهم ، وليس خاصًا بأبناء الذين آتاهم الله الكتاب .

هذه هي علامات الوقف ، وتلك هي نماذج من المعاني الحكيمة التي تؤديها ، أو جاءت رامزة إليها ، وبقيت حقيقة مهمة ، لابد من الإشمارة إليها .

إن خصوم القرآن يعتبرون علامات الوقف تعديلاً أُدْخِلِ على القــرآن ، بعد عصر النزول وعصر الخلفاء الراشدين .

وهذا وهم كبير وقعوا فيه ، لأن هذه العلامات وغيرها ليست هى التى أوجدت المعانى التى أشرنا إلى نماذج منها ، فهذه المعانى التى يدل عليها الوقف سواء كان جائز الطرفين ، أو الوقف أولى من الوصل أو الوصل أو الوصل أو الوقف أولى من الوقف ، أو الوقف ، أو الوقف اللازم أو الوقف الممنوع . هذه المعانى من حقائق التنزيل وكانت ملحوظة منذ كان القرآن ينزل ، وكان حفاظ القرآن وتالوه من أصحاب رسول الله إلى يطبقونها في تلاوتهم للقرآن ، قبل أن يُدونً

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٢٠.

القرآن في " المصحف " هذا هو الحق الذي ينبغي أن يكون معروفًا للجميع ، أما وضع هذه العلامات في عصر التابعين فجاءت عونًا لغير العارفين بآداب تلاوة القرآن ، دون أن تكون \_ بشكلها \_ جزءا من التنزيل (١) .

#### تنسيق المصحف:

نعنى بـ : تنسيق المصحف " الفواصل بين سـوره بــ : " بسـم الله الرحمن الأقيات كل سورة داخل دوائر فاصلة بين الآيات ، ووضع خطوط رأسية تحت مواضع السجود في آيات القرآن ، ثم الألقاب التي أطلقت على مقادير محددة من الآيات مثل :

الربع \_ الحزب \_ الجزء . لأن هذه الأعمال إجراءات بشرية خالصة أُلْحق بعضها بسطور المصحف ، وهو ترقيم الآيات ووصيع بعضها تحتها ، كعلامات السجود في أثناء التلاوة .

أما ماعدا هذين فهي إجراءات اعتبارية عقلية ، تدل عليها عبارات موضوعة خارج إطار أو سُور الآيات .

وليس في هذا مطعن لطاعن ؛ لأناً نقول \_ كما قلنا في نظائره من قبل \_ إنها وسائل إيضاح وتوجيه لقراء القرآن الكريم توضع خارج كلمات الوحي لا في متونها ، وتؤدى خدمة جليلة للنص المقدس مقروءاً أو مثلُواً .

ولا يدعى مسلم أنها لها قداسة النص الإلهى ، أو أنها نازلة من السماء بطريق الوحى الأمين .

والمستشرقون الذين يشاركون المبشرين (٢) في تصيد المتهم القرآن ، ينهجون هذا النهج " التنسيقي " في أعمالهم العلمية والفكرية، وبخاصية في تحقيق النصوص فيضعون الهوامش والملاحق والفهارس الفنية لكل

<sup>(</sup>١) هي مثل علامات الإعراب كالفتحة والضمة والكسرة والسكون . لم تُوجد هي أحكام الإعراب ، وإنما هي مجرد رموز دالة عليها .

<sup>(</sup>٢) المبشرون هم الذين يريدون فتنة عامة الناس بما يكتبونه عن الإسلام ، وهم أساتذة المستشرقين . أما المستشرقون فيقصدون فتنة المتقفين والطبقات العليا ، ويصورون الإسلام في غير صورته إلا قليلاً منهم تجدهم منصفين للإسلام .

ما يقومون بتحقيقه من نصوص التراث . ولهم مهارة فائقة في هذا المجال ، ولم نر واحدًا منهم ينسب هذه الأعمال الإضافية إلى مؤلف النص نفسه ، كما لم نر أحدًا منهم عدَّ هذه الإضافات تعديلاً أو تحريفًا أو تغييرًا للنص الذي قام هو بتحقيقه وخدمته .

بل إنه يعد هذه الأعمال الإضافية وسائل إيضاح للنص المحقق . وتيسيرات مهمة للقراء .

## تاريخ القرآن (١)

هذا هو تاريخ القرآن ، منذ نزلت أول سورة منه ، إلى آخر آية نزلت منه ، كان كتابًا محفوظاً فى الصدور ، متلوًّا بالألسنة ، مسلطورًا على الرقاع ، ثم مجموعًا فى مصاحف ، لم يخضع لعوامل محو وقرض ، ولا آفات ضياع ، وضعته الأمة فى " أعينها " منذ نزل فام يضل عنها أو يغب ، ولم تضل هى عنه أو تغب ، تعرف مصادره وموارده ، على مدى عمره الطويل ، تعرف كما تعرف أبناءها ، بلا زيغ ولا اشتباه .

<sup>(</sup>١) نقصد بتاريخ القرآن رحلته عبر تاريخه المبكر ، إلى أن تم جمعه فى المصاحف ، وما لحق بهذا الجمع من رموز واصطلاحات لتيسير تلاوته مجودًا ، ولسهولة الإحاطة بما فيه من الألفاظ والمعانى .

هذا هو تاريخ القرآن ، وضعناه وضعًا موجزًا ، لكنه مُلِمٌ بمعالم الرحلة ، كاشفًا عن أسرارها . وضعناه لنقول لخصوم القرآن والإسلام :

هل في تاريخ القرآن ما يدعو إلى الارتياب فيه ، أو نزع الثقة عنه ؟ وهل أصاب آياته المحكمة خلل أو اضطراب ؟

وهل رأيتموه غاب لحظة عن الأمة، أو الأمة غابت عنه لحظة؟

وهل رأيتم فيه جهلاً بمصدره ونشأته وتطور مراحل جمعه وتدوينه ؟ أو رأيتم في آياته تغييرًا أو تبديلاً ؟

تلك هى بضاعتنا عرضناها فى سوق العرض والطلب غير خائفين أن يظهر فيها غش أو رداءة ، أو تصاب ببوار أو كساد من منافس يناصبها العداء .

هذا هو ما عندنا . فما هـو الذي عندكم من تاريخ الكتـاب المقـدس بعهديه (۱) .

<sup>(</sup>١) اليهود يؤمنون بالعهد القديم وحده ، ويكفرون بالعهد الجديد ( الأناجيل ) أما النصارى فيعتبرون العهد القديم شطرًا من الكتاب المقدس ، ويؤمنون بالعهدين معًا .

#### الشبهة الثانية

# تعدد مصاحـف القــرآن

يقولون : لم تعددت المصاحف ؛ ألبس في ذلك دليل على الإختلاف المؤذن بالتحريف ؟

الرد على الشبهة: وهي وثيقة الصلة بالشبهة السابقة ونقول لهم:

التعدد الذي عندنا:

بدأ جمع القرآن في " المصحف " في عهد أبي بكر رضى الله عنه وكان هذا جمعًا لما كتب في حضرة رسول الله ﷺ كما تقدم .

ثم كان نسخ ما جُمع فى عهد أبى بكر فى مصاحف أربعة أو سبعة في عهد عثمان \_ رضى الله عنه \_ ، فالجمع الأول كان بمعنى ضم الوثائق الخطية فى حياة النبى وترتيب سورها سورة بعد أخرى ، دون إعادة كتابتها من جديد .

وكان الجمع الثاني هو إعادة كتابة الوثائق النبوية في مصحف نقلاً أمينًا لها دون أن يمسها أدني تغيير أو تبديل .

ومن " المصحف الإمام " الذي تم نسخه من الوثائق النبوية مطابقًا لها ، ثم نسخ مصاحف أربعة ، أو سبعة وزعت على الأمصار الإسلامية في ذلك الوقت .

الحجاز \_ البصرة \_ الكوفة \_ الشام . وهذه المصاحف كانت أشبه ما تكون بالصورة الضوئية للوثائق الحديثة عندما يتم تصويرها فيتو أخرافيًا ، شديدة الوضوح . ووجه الشبه هو التطابق التام بين المصحف " الأم " والمصاحف التي نسخت منه ، وأصل هذه المصاحف كلها هو " الوثائق الخطية النبوية " .

هذا لون من ألوان تعدد المصحف عندنا ، وهو أول تعدد ظهر في تاريخ القرآن . لكنه تعدد أوراق لا تعدد كلام ؛ فالكلام الذي كُتب فسى جميع المصاحف كلام واحد ، مثل الكتاب الذي تُطبع منه مئات النسخ أو آلافها ، فإن كل نسخة منه تكرار حرفي للنسخ الأخرى .

أما اللون الثانى من تعدد المصاحف عندنا فهو مصاحف الأفراد التى كتبت بعد جمع القرآن لأول مرة فى عهد أبى بكر ، أو كتبت قبله ، قيل :إن عثمان جمع هذه المصاحف وحرقها. وقيل إنه لم يحرقها بل استبعد غير الصحيح منها . ومنها مصحف ابن مسعود لخلاف غير كبير بينه وبين المصحف الإمام .

ثم تعددت نسخ المصحف بعد ذلك ؛ باتساع الأقطار الإسلامية ، ومع هذا التعدد فإن النصوص الموحى بها من الله عز وجل واحدة في جميع المصاحف في العالم الإسلامي كله .

أما ما استحدث من إضافات فهى إجراءات خارجية لا صلة لها بالنصوص المنزلة. وكل المصاحف كانت تكراراً لمصحف عثمان ، الذى جمع عليه الأمة ، وأعدم أو استبعد ما عداه من مصاحف الأفراد ، لأن العمل الفردى عرضة للخطأ والسهو أو النسيان .

" وإذا كان إعدام هذه المخطوطات الفردية يبدو فيه شيء من القسوة في الوقت الذي لم يوجد فيه بالفعل أي تحريف على الإطلاق ، فإنه يدل مع ذلك على أن عثمان كان بعيد النظر ، وعميقًا في إدراك حقيقة الأمور ، ويرجع فضل تمتع المسلمين اليوم بوحدة كتابهم واستقراره إلى هذا العمل المجيد من جانب عثمان .

ومهما أضيف إلى المصحف العثماني من علامات خارجية ابتكرها أبو الأسود الدؤلي وأتباعه ، ونصر بن عاصم ويحيى بن يعمر ، والحسن البصرى ، والخليل بن أحمد فإن النص ( الإلهى ) باق كما هو على الدوام ، يتحدى فعل الزمن ، ووجود بعض الحروف الزائدة ( لحكمة ) أو الكلمات المدغمة التي اقتصرت على كتابة المصحف في جميع نسخ القرآن إلى اليوم ، المطبوع منها والمخطوط ، يُعد شهادة بليغة على الأمانية التي انتقل بها البناء القرآني من جيل إلى جيل ، حتى وصل إلينا بهذا الكمال المنقطع النظير (١) .

فإن قالوا: إن بعض المصاحف تختلف في عدد سور القرآن من أربع عشرة ومائة سورة ، إلى ست عشرة ومائه سورة (٢).

وكذلك تختلف المصاحف في عد آيات القرآن كله ، وفي كلماته وعدد حروفه . فكيف تقولون إن تعدد المصاحف عندكم كائن على صورة واحدة . وإن كل مصحف تكرار لما عداه من مصاحف ؟

إن قالوا هذا قلنا لهم ، إن الاختلاف في هذه الأعداد كلها لا يخرج "المصاحف "عن الوحدة والتطابق التام بينها ؛ لأن النصوص الموحى بهما من الله عز وجل إلى خاتم رسله واحدة في جميع المصاحف ، فمثلاً من قال إن عدد سور القرآن ثلاث عشرة ومائة سورة اعتبر سورة الأنفال وسورة التوبة سورة واحدة ؛ لإنهما لم يفصل بينهما بس " بسم الله الرحمن الرحيم " ،

<sup>(</sup>١) مدخل إلى القرآن الكريم (٥٠-٥١) د . محمد عبد الله دراز .

<sup>(</sup>٢) انظر : البرهان في علوم القرآن (٢٤٩/١) مرجع سبق ذكره .

وكذلك الاختلاف في عدد آيات القرآن الكريم مرجعه جَعل آيتين آية واحدة ، وهكذا . وسواء عدت الآيتان آية واحدة ، أو عدتا آيتين فنصهما موجود في المصحف الشريف . والاختلاف في العدد لا مساس فيه بالمعدود ، وهو النصوص التي نزل بها الوحي الأمين . فالنصوص مسطورة في المصحف ، أما تعدادها فأمر اعتباري خارج عنها ، ووصف عارض طارئ عليها . فالإصابة والخطأ فيه لا ينعكس بأي حال على حقيقة النصوص المذكورة في المصحف وإن قالوا : إن الشيعة يقولون إن عثمان رضي الله عنه حذف من القرآن شيئًا يتعلق بعلى بن أبي طالب رضي الله عنه ، وبعضهم يذكر سورة باسم " سورة النورين " كانت مما نزل في القرآن واستبعدها عثمان عند جمع المصحف . وهذا يُعد تعديلاً في النصوص الموحى بها فكيف تقولون إن القرآن لم يمس ، وإن المصاحف منطابقة تمامًا ؟ .

إن قالوا ذلك \_ وهم قد قالوه فعلاً \_ فإننا نقول لهم: إن كان هذا القول قد حدث من بعض الشيعة فالشيعة كان منهم غلاة دخلاء على التشيع ، وقد انقرضوا من الوجود الآن .

ومما يدفع هذه الفرية عن عثمان رضى الله عنه ، أن التشيع فى خلافته كان خافتًا ، بل وفى دور النشأة ، وعلى يد عبد الله بن سبأ ، الذى كان خافتًا ، بل وفى دور النشأة ، وعلى يد عبد الله بن سبأ ، الذى كان المسلمون يطلقون عليه : ابن السوداء وهو يهودى حاقد على الإسلام . ومولد التشيع كان بعد حادثة التحكيم بين على رضى الله عنه ومعاوية بن أبى سفيان رضى الله عنه .

ومعنى هذا أن الحاجة إلى غمط حق على رضى الله عنه لم يكن لها وجود في خلافة عثمان . فما الذي يحمل عثمان إذن على غمط حقه وهب

أن ذلك حدث منه فهل كان حُفاظ القرآن من الصحابة سيتركونه يعبت بكتاب الله ، والأهم من هذا أن عليًا نفسه رضى الله عنه أثنى على ما قام به عثمان من جمع القرآن ، وكذلك كل أصحاب رسول الله الله الذين كانوا أحدياء في خلافة عثمان (١).

ومهما يكن من أمر ، فإن هذا المصحف (العثماني ) هو الوحيد المتداول في العالم الإسلامي بما فيه من فرق الشيعة ، منذ أربعة عشر قرنا من الزمان ، ونذكر هنا رأى الشيعة الإمامية (أهم فرق الشيعة) كما ورد بكتاب أبي جعفر " الأم " :

إن اعتقادنا في جملة القرآن ، الذي أوحى الله تعالى به إلى نبيه محمد ولله على الله تعالى به إلى نبيه محمد ولله على ما تحويه دفتا المصحف المتداول بين الناس لا أكثر، وعدد السور المتعارف عليه بين المسلمين هو ١١٤ سورة . أما عندنا " أي الشديعة " فسورة الضحى والشرح تكونان سورة واحدة ، وكذلك سورتا الفيل وقريش ، وأيضاً سورتا الأنفال والتوبة.

أما من ينسب إلينا أن القرآن أكثر من ذلك فهو كاذب (٢) . فماذا يقول خصوم القرآن بعد هذا البيان ؟

إن الاختلاف بين مصاحف السنة والشيعة هو في تعداد السور فحسب ، يدمج بعض السور في بعض عند الشيعة ، مع اعتماد كل النصوص الموحى بها في مصاحف الفريقين . وهذا لا يضير في قضية الإيمان ، ولا في وحدة المصحف في العالم الإسلامي .

<sup>(</sup>١) انظر : مدخل إلى القرآن الكريم (٣٦) مرجع سبق ذكره .

<sup>(</sup>٢) مدخل إلى القرآن الكريم (٣٩) مرجع سبق ذكره.

#### الشبهة الثالثة

# تعدد قسراءات القسرآن

مقدمة: تعدد القراءات ألا يدل على الإختلاف فيه ، وهو نوع من التحريف ؟

القراءات: جمع قراءة ، وقراءات القرآن مصطلح خاص لا يراد به المعنى اللغوى المطلق ، الذى يفهم من اطلاع أى قارئ على أى مكتوب ، بل لها فى علوم القرآن معنى خاص من إضافة كلمة قراءة أو قراءات للقرآن الكريم، فإضافة "قراءة " أو "قراءات " إلى القرآن تخصص معنى القراءة أو القراءات من ذلك المعنى اللغوى العام ، فالمعنى اللغوى العام يطلق ويراد منه قراءة أى مكتوب ، سواء كان صحيفة أو كتابًا ، أو حتى القرآن نفسه إذا قررة قارئ من المصحف أو تلاه بلسانه من ذاكرته الحافظة اما يقرؤه من القرآن ومنه قول الفقهاء :

القراءة في الركعتين الأوليين من المغرب والعشاء تكون جهرًا ، فإن أسرً فيهما المصلى فقد ترك سنة من سنن الصلاة ، ويسجد لهما سجود السهو إن أسر ساهيًا . فقراءة القرآن هنا معنى لغوى عام ، لا ينطبق عليه ما نحن فيه الآن من مصطلح : قراءات القرآن . وقد وضع العلماء تعريفًا للقراءات القرآنية يحدد المراد منها تحديدًا دقيقًا . فقالوا في تعريفها :

" اختلاف ألفاظ الوحى في الحروف أو كيفيتها من تخفيف وتشديد وغير هما (١).

وقد عرفها بعض العلماء فقال:

" القراءات: هي النطق بألفاظ القرآن كما نطقها النبي ﷺ .. " (٢) .

ومما تجب ملاحظته أن القراءات القرآنية وحى من عند الله عزَّ وجل ، فهى ــ إذن ــ قرآنَ ، ولنضرب لذلك بعض الأمثلة :

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٣١٨/١) ، مرجع سبق ذكره .

<sup>(</sup>٢) القراءات القرآنية تاريخ وتعريف (ص٢٤) للأسناذ / عبد الوهاب الفضلي .

قـوله تعالى : (لقد جاءكم رسـول من أنْفُسِكُمْ ) (١) . هـذه قـراءة حفص عن عاصم ، أو القـراءة العـامة التى كُتب المصحـف فى خـلافة عثـمان بن عفان رضى الله عنه عليها ، والشاهد فى الآية كلمـة "أنفسكم" بضم الفاء وكسر السين ، وهى جمع : "نفس " بسكون الفاء ، ومعناها : لقد جاءكم رسول ليس غريبًا عليكم تعرفونه كما تعرفون أنفسكم لأنه منكم نسبًا ومولدًا ونشأة ، وبيئة ، ولغة .

وقرأ غير عاصم : " لقد جاءكم رسول من أَنْفُسِكُمْ " بفتح الفاء وكسر السين ، ومعناها : لقد جاءكم رسول من أزكاكم وأطهركم .

و" أَنْفَس " هنا أفعل تفضيل من النفاسة . فكلمة " أنفسكم " كما ترى قرئت على وجهين من حيث النطق . وهذا هو معنى القراءة والقراءات القرآنية .

مع ملاحظة مهمة ينبغى أن نستحضرها فى أذهاننا ونحن نتصدى كفيما يأتى للرد على الشبهة التى سيوردها خصوم القرآن من مدخل: تعدد قراءات القرآن أن هذه القراءات لا تشمل كل كلمات القرآن ، بل لها كلمات فى الآية دون كلمات الآية الأخرى ، وقد رأينا فى الآية السابقة أن كلمات الآية لم تشملها القراءات ، بل كانت فى كلمة واحدة هى "أنفسكم ".

وهذا هو شأن القراءات في جميع القرآن ، كما ينبغي أن نستحضر دائمًا أن كثيرًا من الآيات خلت من تعدد القراءات خلوًا تامًّا .

ومثال آخر ، قوله تعالى :

" مالك يوم الدين " والشاهد في الآية كلمة " مالك " ، وفيها قراءتان :

" مالك " اسم فاعل من " مَلِكَ " وهي قراءة حفص وآخرين . " مَلِك " صفة لا اسم فاعل ، وهي قراءة : نافع وآخرين .

ومعنى الأولى " مالك " القاضى المتصرف فى شئون يوم الدين، وهــو يوم القيامة .

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢٨ .

أما معنى "مَلِك " فهو أعم من معنى " مالك " أى من بيده الأمر والنهى ومقاليد كل شيء . ما ظهر منها وما خفى .

وكلا المعنبين لائق بالله تعالى ، وهما مدح لله عز وجل .

ولما كانت هذه الكلمة تحتمل القراءتين كتبت في الرسم هكذا "مـــلك" بحذف الألف بعد حرف الميم ، مع وضع شرطة صغيرة رأسية بين المــيم واللام ، ليصلح رسمها للنطق بالقراءتين .

ومثال ثالث هو قوله تعالى:

( يوم يُكشف عن ساق ) (١) .

والشاهد في الآية كلمة " يُكشف " وفيها قراءتان الأولى قراءة جمهور القراء ، وهي " يُكشف " بضم الياء وسكون الكاف ، وفتح الشين . بالبناء للمفعول ، والثانية قراءة ابن عباس " تَكشف " بفتح التاء وسكون الكاف ، وكسر الشين ، بالبناء للفاعل ، وهو الساعة ، أي يوم تكشف الساعة عن ساق . قرأها ابن عباس بالتاء ، والبناء للمعلوم ، وقرأها الجمهور بالياء والبناء للمجهول .

والعبارة كناية عن الشدة ، كما قال الشاعر:

كشفت لهم ساقها \* \* \* وبدا من الشر البراح (٢) .

هذه نماذج سقناها من القراءات القرآنية تمهيدًا لذكر الحقائق الآتية :

- إن القراءات القرآنية وحي من عند الله عز وجل.
- إنها لا تدخل كل كلمات القرآن ، بل لها كلمات محصورة وردت فيها ، وقد أحصاها العلماء وبينوا وجوه القراءات فيها .

<sup>(</sup>١) القلم: ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للقراء (١٧٧/٣).

- إن الكلمة التى تقرأ على وجهين أو أكثر يكون لكل قراءة معنى مقبول بزيد المعنى ويثريه .
- إن القراءات القرآنية لا تؤدى إلى خلل في آيات الكتاب العزيز ، وكلام الله الذي أنزله على خاتم رسله عليهم الصلاة والسلام .

ومع هذا فإن خصوم الإسلام يتخذون من تعدد قراءات بعض كلمات القرآن وسيلة للطعن فيه ، ويرون أن هذه القراءات ما هسى إلا تحريفات لحقت بالقرآن بعد العصر النبوى .

وكأنهم يريدون أن يقولوا للمسلمين ، إنكم تتهمون الكتاب المقدس بعهديه ( التوراة والإنجيل ) بالتحريف والتغيير والتبديل ، وكتابكم المقدس ( القرآن ) حافل بالتحريفات والتغييرات والتبديلات ، التى تسمونها قراءات ؟ وهذا ما قالوه فعلاً ، وأثاروا حوله لغطًا كثيرًا ، وبخاصة جيش المبشرين والمستشرقين ، الذين تحالفوا \_ إلا قليلاً منهم \_ على تشويه حقائق الإسلام ، وفي مقدمتها القرآن الكريم .

ونكتفى بما أثاره واحد منهم قبل الرد على هذه الشبهة التى يطنطنون حولها كثيرًا ، ذلكم الواحد هو المستشرق اليهودى المجرى المسمى : "جولد زيهر " الحقود على الإسلام وكل ما يتصل به من قيم ومبادئ .

إن هذا الرجل لهو أشد خطرًا من القس زويمر زعيم جيش المبشرين الحاقدين على الإسلام في عهد الاحتلال الإنجليزي للهند ومصر .

## أوهام جولد زيهر حول القراءات القرآنية:

المحاولة التى قام بها جولد زيهر هى إخراج القراءات القرآنية من كونها وحيًا من عند الله ، نزل به الروح الأمين إلى كونها تخيلات توهمها علماء المسلمين ، وساعدهم على تجسيد هذا التوهم طبيعة الخط العربى ؛ لأنه كان في المفترة التى ظهرت فيها القراءات غير منقوط

ولا مشكول ، وهذا ساعد على نطق الياء تاء في مثل " تقولون " أو " تفعلون " ! فمنهم من قرأ بالياء " يقولون " .

هذا من حيث النقط وجودًا وعدمًا ، أما من حيث الشكل أى ضبط الحروف بالفتح أو الضم مثلاً ، وأرجع إلى هذا السبب قوله تعالى : ﴿ وَهُـو الذَى أَرْسُلُ الرياح بُشُرًا .. ﴾ (١) .

فقد قرأ عاصم: " بُشرا " بضم الباء

وقرأها الكسائى وحمزة: "نَشْرا "بالنون المفتوحة بدلاً من الباء المضمومة عند عاصم.

وقرأ الباقون: " نُشُرا " بالنون المضمومة والشين المضمومة ، بينما كانت الشين في القراءات الأخرى ساكنة (٢).

وفى هذا يقول جولد زيهر نقلاً عن الترجمة العربية لكتابه الذى ذكر فيه هذا الكلم (٢):

" والقسم الأكبر من هذه القراءات يرجع السبب في ظهوره إلى خاصية الخط العربي ، فإن من خصائصه أن الرسم الواحد للكلمة قد يقرأ بأشكال مختلفة تبعًا للنقط فوق الحروف أو تحتها ، كما أن عدم وجود الحركات النحوية ، وفقدان الشكل (أي الحركات) في الخط العربي يمكن أن يجعل للكلمة حالات مختلفة من ناحية موقعها من الإعراب . فهذه التكميلات للرسم الكتابي ثم هذه الاختلافات في الحركات والشكل ، كل ذلك كان السبب الأول لظهور حركة القراءات ، فيما أهمل نقطه أو شكله من القرآن " .

إن المتأمل في هذا الكلام، الذي نقلناه عن جولد زيهر ، يدرك أن الرجل يريد أن يقول في دهاء وخبث . إن هذه القراءات تحريفات معترف بها لدى المسلمين خاصتهم وعامتهم ، وأن النصوص الإلهية المنزلة على رسولهم أصابها بعض الضياع إنه لم يقل صراحة بالتحريف وإنما وضع المبررات لوجود التحريف في القرآن الحكيم .

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : رسم المصحف (٢٩) للدكتور / عبد الفتاح شلبي ، مكتبة وهبة .

<sup>(</sup>٣) المذاهب الإسلامية (ص ٤) ، ( -3) ، ( -3) ، ( -3)

ثم أخذ \_ بعد ذلك \_ يورد أمثلة من القراءات وينسبها إلى السببين اللذين تقدم ذكر هما ، وهما :

- تجرد المصحف من النقط في أول عهده .
  - تجرد كلماته من ضبط الحروف.

فإلى السبب الأول نسب قوله تعالى :

( ونادى أصحاب الأعراف رجالاً يعرفونهم بسيماهم قالوا ما أغنى عنكم جمعكم وما كنتم تستكبرون) (١).

والشاهد في كلمة "تستكبرون "وهي قراءة الجمهور. وقد قارنها جولد زيهر بقراءة شاذة "تستكثرون "بإبدال الباء ثاء، يريد أن يقول: إن الكلمة كانت في الأصل "يستكبرون "غير منقوطة الحروف الأول والثالث والخامس فاختُلف في قراءتها:

فمنهم من قرأ الخامس " باء " والأول تاء فنطق : تستكبرون ، ومنهم من قرأ الخامس " ثاء " فنطق " تستكثرون .

هذا هو سبب هاتين القراءتين عنده .

وكذلك قوله تعالى : ( وما كان استغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إياه ..) (Y).

والشاهد في كلمة " إياه " ضمير نصب منفصل للمفرد الغائب الذكر . ثم قارنها بقراءة شاذة لحماد الراوية هكذا " اباه " بابدال الياء من " إياه " باء "

اباه " أي وعدها إبراهيم عليه السلام أباه  $?^{(7)}$  .

أما اختلاف القراءات للسبب الثاني ، وهو تجرد كلمات المصحف عن الضبط بالحركات ، فمن أمثلته عنده قوله تعالى :

( ومَنْ عنْدَهُ علم الكتاب ) (<sup>1)</sup> .

<sup>(</sup>١)الأعراف: ٤٨.

<sup>(</sup>٢)التوبة : ١١٤ .

<sup>(</sup>٣)رسم المصحف (٣٠) ، مرجع سبق ذكره .

<sup>(</sup>٤) الرعد : ٤٣ .

وقارن بين قراءاتها الثلاث: "مَنْ عَنْدَهُ " ـ "مِنْ عَنْدِه " ـ "مَنْ عَنْده " ؟ !

هذا هـو منهجه في إخراج القراءات القرآنية من كونها وحيًا من عند الله ، إلى كونها أوهامًا كان سببها نقص الخط العربي الذي كتب به المصحف أولاً عن تحقيق الألفاظ من حيث حروفها ومن حيث كيفيـة النطـق بهـا . واقتفى أثره كثير من المبشرين والمستشرقين .

#### الرد على هذه الشبهة:

لقد حظى كتاب الله العزيز بعناية منقطعة النظير ، فى حياة النبى ﷺ ، وبعد وفاته . ومن الحقائق الراسخة رسوخ الجبال أن طريق تَلَقًى القرآن كان هو السماع الصوتى .

- سماع صوتى من جبريل لمحمد عليهما السلام .
- وسماع صوتى من الرسول إلى كتبة الوحى أولاً وإلى المسلمين عامة .
- وسماع صوتى من كتبة الوحي إلى الذين سمعوه منهم من عامنة المسلمين .
- وسماع صوتى حتى الآن من حفظة القرآن المتقنين إلى من يتعلمونه منهم من أفراد المسلمين .

هذا هو الأصل منذ بدأ القرآن ينزل إلى هذه اللحظة وإلى يوم الندين ، في تلقى القرآن من مرسل إلى مستقبل .

وليست كتابة القرآن في مصاحف هي الأصل ، ولن تكون . القرآن يجب أن يُسمع بوعي قبل أن يقرأ من المصحف ، ولا يزال متعلم القرآن في أشد الحاجة إلى سماع القرآن من شيوخ حافظين متقنين ، وفي القرآن عبارات أو كلمات مستحيل أن يتوصل أحد إلى نطقها الصحيح عن مجرد القراءة في المصحف ، ولو ظل يتعلمها وحده أيامًا وأشهرا .

وبهذا تهوى الأفكار التى أرجع إليها جولد زيهر نشأة القراءات إلى الحضيض ، ولا يكون لها أى وزن فى البحث العلمى المقبول ؛ لأن -٧٥-

المسلمين من جيل الصحابة ومن تبعهم بإحسان لم يتعلموا القرآن عن طريق الخط العربي من القراءة في المصاحف، وإنما تعلموه سماعًا واعبًا ملفوظًا كما خرج من فم محمد ﷺ، ثم قيض الله لكتابه شيوخًا أجلاء حفظوه وتلوه غضاً طريًا كما كان صاحب الرسالة يحفظه ويتلوه كما سمعه مسن جبريك أمين الوحى .

أجل .. كان سيكون لأفكار جولد زيهر وجه من الاحتمال لو كان المسلمون يأخذون القراءة قراءة من مصاحف . أما وقد علمنا أن طريق تلقى القرآن هو السماع الموثق ، فإن أفكار جولد زيهر تذهب هباء في يوم ريح عاصف .

ثانيًا: إن القراءات الصحيحة مسموعة من جبريل لرسول الله ي ، ومسموعة من محمد ومن كتبة السوحى لعمسوم من محمد ومن كتبة السوحى لعمسوم المسلمين في صدر الإسلام الأول ، ثم شيوخ القرآن في تعاقب الأجيال حتى يرث الله الأرض ومن عليها .

لقد سمع المسلمون من محمد المعصوم عن الخطأ في التبليغ " فتبينوا " و " فتثبتوا " في قوله تعالى :

( يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا ﴾ (١) بالباء والياء والنون .

وسمعوها منه "فتثبتوا "بالتاء والثاء والباء والتاء وكلا القراءتين قرآن موحى به من عند الله . وليس كما توهم جولد زيهر، إنهما قراءتان ناشئتان عن الاضطراب الحاصل من خلو كلمات المصحف من النقط والشكل في أول أمره ؟ .

<sup>. . .</sup> 

<sup>(</sup>١) الحجرات: ٦.

والقراءتان ، وإن اختلف لفظاهما ، فإن بين معنييهما علاقة وثيقة ، كعلاقة ضوء الشمس بقرصها : لأن التبين ، وهو المصدر المتصيد من " فتبينوا " هي التفحص والتعقب في الخبر الذي يذيعه الفاسق بين الناس ، وهذا البين هو الطريق الموصل التثبت . فالتثبت هو ثمرة التبين . ومن تثبت فقد تبين .

فما أروع هذه القراءات ، ورب السماوات والأرض وما فيهما وما بينهما ، إن قراءات القرآن لهى وجه شديد الإشراق من وجوه إعجاز القرآن ، وإن كره الحاقدون .

وكما سمع المسلمون من فم محمد ، الذي لا ينطق عن الهوى الله في الآية السابقة : " فتبينوا " و " فتثبتوا " سمعوا منه كذلك ، " يُفَصِّل " و " نُفصِّلُ " في قوله تعالى :

﴿ مَا خُلُقَ اللهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يَقْصِلُ الآياتُ لَقُومُ يَعْمُونَ ﴾ (١) .

و " نفصل الآيات "

وفاعل الفصل في القراءتين واحد هو الله عز وجل:

وقد اختلف التعبير عن الفاعل في القراعتين ، فهـــو فــي القـــراءة الأولى "يفَصل "ضمير مستتر عائد على الله عز وجل في قوله:

( ما خلق الله ذلك إلا بالحق ) أى يفصل هو الآيات . فالفاعل هنا مفرد لعوده على مفرد " الله " .

وفي القراءة الثانية عُبِّر عن الفاعل بضمير الجمع للمتكلم "نُفَصِيِّل" أي نفصل نحن .

والله واحد أحد ، ولكن النون في " نفصل " لها معنى في اللغة العربية هو التعظيم إذا كان المراد منها فردًا لا جماعة . ووجه التعظيم بلاغة تنزيل الفرد منزلة " الجماعة " تعظيمًا لشأنه ، وإجلالاً لقدره .

<sup>(</sup>۱) يونس: ٥.

وفى هاتين القراءتين تكثير للمعنى ، وهو وصف ملازم لكل القراءات . وللبلاغيين إضافة حسنة فى قراءة " نفصل " بعد قوله : " ما خلق الله .. " هى الانتقال من الغيبة فى " ما خلق الله " إلى المتكلم فى " نفصل " للإشعار بعظمة التفصيل وروعته .

وبعد: إن إرجاع القراءات القرآنية لطبيعة الخط العربي الذي كان في أول أمره خاليًا من النقط والشكل ، كما توهم "جولد زيهر "ومن بعده " آثر جيفري "في المقدمة التي كتبها لكتاب المصاحف ، لأبي داود السجستاني ، وتابعهما المستشرق "جان بيرك " ، إن هذه النظرية مجرد وهم سانده جهل هؤلاء الأدعياء على الفكر الإسلامي، مبدؤه ومنتهاه الحقد على الإسلام والتطاول على القرآن ، لجاجات في نفوس " اليعاقيب " .

وقد قدمنا في إيجاز ما أبطل هذه الأوهام ، وبقى علينا في الرد على هذه الشبهة أن نذكر في إيجاز كذلك جهود علمائنا في تمحيص القراءات ، وكيف وضعوا الضوابط الدقيقة لمعرفة القراءات الصحيحة ، من غيرها مما كان شائعًا وقت جمع القرآن في عهد عثمان بن عفان "رضي الله عنه " .

#### تمحيص القراءات:

: وضع العلماء الأقدمون ضوابط محكمة للقراءات الصحيحة التي هي وحي من عند الله . وتلك الضوابط هي :

١ \_ صحة السند ، الذي يؤكد سماع القراءة عن رسول الله ي .

٢ \_ موافقة القراءة لرسم المصحف الشريف ، الذي أجمعت عليه الأمة في خلافة عثمان رضى الله عنه مع ملاحظة أن الصحابة الدين نسخوا القرآن في المصحف من الوثائق النبوية في خلافة عثمان ، نقلوه كما هو مكتوب في الوثائق النبوية بلا تغيير أو تبديل . ورسم المصحف الذي بين

أيدينا الآن سنة نبوية ؛ لأن النبي ﷺ أقر تلك الوثيقة ، واحتفظ بها في بيته حتى آخر يوم في حياته الطيبة .

ولذلك أجمع أئمة المذاهب الفقهية على تحريم كتابة المصحف فى أى زمن من الأزمان ، على غير الرسم المعروف بالرسم العثماني للمصحف الشريف . ونقل هذا الإجماع عنهم كثير من علماء تاريخ القرآن (١) .

٣ \_ أن تكون القراءة موافقة لوجه من وجوه تراكيب اللغة العربية ؛ لأن الله أنزل كتابه باللسان العربي المبين .

٤ \_ أن يكون معنى القراءة غير خارج عن قيم الإسلام ومقاصده الأصول
 والفروع .

فإذا تخلف شرط من هذه الشروط فلا تكون القراءة مقبولة ولا يعتبد بها .

وعملاً بهذه الضوابط تميزت القراءات الصحيحة من القراءات غير الصحيحة ، أو ما يسمى بالقراءات الشاذة ، أو الباطلة .

ولم يكتف علماؤنا بهذا ، بل وضعوا مصنفات عديدة حصروا فيها القراءات الصحيحة ، ووجهوها كلها من حيث اللغة ، ومن حيث المعنى .

كما جمع العلامة ابن جنى القراءات الشاذة ، حاصرًا لها ، واجتهد أن يقومها تقويمًا أفرغ ما ملك من طاقاته فيه ، وأخرجها في جزءين كبيرين .

أما ذو النورين عثمان بن عفان رضى الله عنه ، حين أمر بنسخ الوثائق النبوية في المصاحف ، فقد أراد منه هدفين ، ننقل للقارئ الكريم كلامًا طيبًا للمرحوم الدكتور/ محمد عبد الله دراز في بيانهما :

" وفي رأينا أن نشر المصحف بعناية عثمان كان يستهدف أمرين :

<sup>(</sup>١) ينظر : البرهان في علوم القرآن ، مرجع سبق ذكره .

أولهما: إضفاء صفة الشرعية على القراءات المختلفة ، التي كانت تدخل في إطار النص المدون يعنى المصحف ولها أصل نبوى مجمع عليه ، وحمايتها فيه منعًا لوقوع أي شجار بين المسلمين بشأنها ، لأن عثمان كان يعتبر التماري (أي الجدال) في القرآن نوعًا من الكفر .

ثانيهما: استبعاد ما لا يتطابق تطابق مطلقًا مع النص الأصلى ( الوثائق النبوية ) وقاية للمسلمين من الوقوع في انشقاق خطير فيما بينهم، وحماية للنص ذاته من أي تحريف، نتيجة إدخال بعلم العبارات المختلف عليها نوعًا ما، أو أي شروح يكون الأفراد قد أضافوها إلى مصاحفهم " (١).

هـــذه هى عناية المسلمين من الرعيل الأول بـــالقرآن الكــريم وتعــدد قراءاته ، وحماية كتاب الله من كل دخيل على نصوص الوحى الإلهى .

هذا ، وإذا كان جولد زيهر ، وآثر جيفرى المبشر الإنجليزى ، وجان بيرك قد أجهدوا أنفسهم فى أن يتخذوا من قراءات القرآن منفذًا للانقضاض عليه ، والتشكيك فيه ، فإن غيرهم من المستشرقين شهدوا للقرآن بالحق ، ونختم ردنا على هذه الشبهة بمستشرق نزيه ، أثنى على القرآن وقال إله النص الالهى الوحيد ، الذى سلم من كل تحريف وتبديل ، لا فى جمعه ، و فى تعدد مصاحفه ، و لا فى تعدد قراءاته . قال المستشرق لوبلوا: إن القرآن هو اليوم الكتاب الربانى الوحيد ، الذى ليس فيه أى تغيير يذكر ] . ومن قبله قال مستشرق آخر (د . موير) كلاما طيباً في الثناء على القرآن ، وهو : [ إن المصحف الذى جمعه عثمان ، قد تواتر انتقاله من يد ليد ، حتى وصل إلينا بدون أى تحريف ، ولقد حفظ بعناية شديدة ، بحيث لم يطرأ عليه أى تغيير يذكر ، بل نستطيع أن نقول إنه لم يطرأ عليه أى تغيير يذكر ، بل نستطيع أن نقول إنه لم يطرأ عليه أى النبلاد تغيير على الإطلاق فى النسخ التى لا حصر لها ، المتداولة في النبلاد تغيير على الإطلاق فى النسخ التى لا قرآن واحد لجميع الفرق الإسلامية الواسعة ، فلم يوجد إلا قرآن واحد لجميع الفرق الإسلامية

<sup>(</sup>١) " مدخل إلى القرآن الكريم " (ص٤٣) مرجع سبق ذكره .

المتنازعة وهذا الاستعمال الإجماعي لنفس النص المقبول من الجميع حتى اليوم ، حجة ودليل على صحة النص المنزل ، الموجود معنا والذي يرجع إلى (عهد) الخليفة المنكوب ، عثمان الذي مات مقتولاً ] (١).

<sup>(</sup>١) حــياة محمد تأليف W. muir ص ٣٣ نقلا عن : " مدخل إلى القرآن الكريم ". مرجع سبق ذكره ، ص ٠٠٠ .

# الشبهة الرابعة

# الكسلام الأعجسي

جاء في سورة الشعراء: ﴿ نزل به الروح الأمين \* على قلبك لتكون من المنذرين \* بلسان عربي مبين﴾ (١). وجاء في سورة الزمر: ﴿ قرآنا عربياً غير ذي عوج ﴾ (١). وجاء في سورة الدخان: ﴿ فإنما يسرناه بلسانك لعلهم يتذكرون﴾ (٣). وجاء في سورة النحل: ﴿ ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين﴾ (١).

ونحن نسأل: "كيف يكون القرآن عربيًا مبينًا ، وبه كلمات أعجمية كثيرة ، من فارسية ، وآشروية ، وسريانية ، وعبرية ، ويونانية ، ومصرية ، وحبشية ، وغيرها ؟ ".

هذا نص الشبهة الواردة في هذا الصدد ، وتأكيدا لهذه الشبهة ذكروا الكلمات الأعجمية حسب زعمهم لل التي وردت في القرآن الكريم وهي :

آدم — أباريق — إبراهيم — أرائك — استبرق — إنجيل — تابوت — توراة — جهنم — حبر — حور — زكاة — زنجبيل — سبت — سجيل — سرادق — سكينة — سورة — صراط — طاغوت — عدن — فرعون — فردوس — ماعون — مشكاة — مقاليد — ماروت — هاروت — الله .

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٩٥٣-٥٩١.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) الدخان : ٥٨ .

<sup>(</sup>٤) النحل : ١٠٣ .

## الرد على الشبهة:

هذه هى شبه تهم الواهية ، التى بنوا عليها دعوى ضخمة ، ولكنها جوفاء ، وهى نفى أن يكون القرآن عربيًا مثلهم كمثل الذى يهم أن يعبر أحد المحيطات على قارب من بوص ، لا يلبث أن تتقاذفه الأمواج ، فإذا هو غارق لا محالة .

ولن نطيل الوقوف أمام هذه الشبهة ، لأنها منهارة من أساسها بآفة الوهن الذي بنيت عليه . ونكتفى في الرد عليها بالآتي :

- \* إن وجود مفردات غير عربية الأصل في القرآن أمر أقر بـ علماء المسلمين قديماً وحديثاً. ومن أنكره منهم مثل الإمام الشافعي كان لإنكاره وجه مقبول سنذكره فيما يأتي إن شاء الله .
- \* ونحن من اليسير علينا أن نذكر كلمات أخرى وردت فى القرآن غير عربية الأصل ، مثل : منساًة بمعنى عصى فى سورة " سبأ " ومثل " السيم " بمعنى النهر فى سورة " القصص " وغيرها .
- \* إن كل ما فى القرآن من كلمات غير عربية الأصل إنما هـى كلمـات مفردات ، أسماء أعلام مثل : " إبراهيم ، يعقوب ، إسـحاق ، فرعـون " ، وهذه أعلام أشخاص ، أو صفات ، مثل : " طاغـوت ، حبر " ، إذا سـلمنا أن كلمة " طاغوت " أعجمية .
- \* إن القرآن يخلو تمامًا من تراكيب غير عربية ، فليس فيه جملة واحدة إسمية ، أو فعلية من غير اللغة العربية .
- \* إن وجود مفردات أجنبية في أي لغة سواء كانت اللغة العربية أو غير العربية لا يخرج تلك اللغة عن أصالتها ، ومن المعروف أن الأسماء لا تترجم إلى اللغة التي تستعملها حتى الآن . فالمتحدث بالإنجليزية إذا احتاج إلى ذكر اسم من لغة غير لغته ، يذكره برسمه ونطقه في لغته الأصلية ومن هذا ما نسمعه الآن في نشرات الأخبار باللغات الأجنبية في مصر ،

فإنها تنطق الأسماء العربية نُطقاً عربيًا . ولا يقال : إن نشرة الأخبار ليست باللغة الفرنسية أو الإنجليزية مثلاً ، لمجرد أن بعض المفردات فيها نطقت بلغة أخرى .

والمؤلفات العلمية والأدبية الحديثة ، التي تكتب باللغة العربية ويكثر فيها مؤلفوها من ذكر الأسماء الأجنبية والمصادر التي نقلوا عنها ، ويرسمونها بالأحرف الأجنبية والنطق الأجنبي لا يقال : إنها مكتوبة بغير اللغة العربية ، لمجرد أن بعض الكلمات الأجنبية وردت فيها ، والعكس صحيح .

ومثيرو هذه الشبهة يعرفون ذلك كما يعرفون أنفسهم فكان حرياً بهم ألا يتمادوا في هذه اللغو الساقط إما احتراماً لأنفسهم ، وإما خجلاً من ذكر ما يثير الضحك منهم .

\* إنهم مسرفون في نـسبة بعض هذه المفردات التي ذكروها وعزوهـا الى غير العربية:

فالزكاة والسكينة ، وآدم والحور ، والسبت والسورة ، ومقاليد ، وعدن والله ، كل هذه مفردات عربية أصيلة لها جذور لغُوية عريقة في اللغة العربية . وقد ورد في المعاجم العربية ، وكتب فقه اللغة وغيرها تأصيل هذه الكلمات عربيًا فمثلاً : الزكاة من زكا يزكو فهو زاك . وأصل هذه المادة هي الطهر والنماء .

وكذلك السكينة ، بمعنى الثبات والقرار ، ضد الاضطراب لها جذر لغوى عميق في اللغة العربية . يقال : سكن بمعنى أقام ، ويتفرع عنه : يسكن ، ساكن ، مسكن ، أسكن .

\*إن هذه المفردات غير العربية التي وردت في القرآن الكريم ، وإن لـم تكن عربية في أصل الوضع اللغوى فهي عربية باستعمال العرب لها قبل عصر نزول القرآن وفيه .. وكانت سائغة ومستعملة بكثرة في اللسان العربي قبيل نزول القرآن وبهذا الاستعمال فارقت أصلها غير العربي ، وعُدتً عربية نطقاً واستعمالاً وخطاً .

إذن فورودها في القرآن \_ مع قلتها وندرتها إذا ما قيست بعدد كلمات القرآن \_ لا يخرج القرآن عن كونه " بلسان عربي مبين "

ومن أكذب الادعاءات أن يقال: إن لفظ الجلالة " الله " عبرى أو سريانى وإن القرآن أخذه عن هاتين اللغتين. إذ ليس لهذا اللفظ الجليل " الله " وجود في غير العربية:

فالعبرية مثلاً تطلق على "الله "عدة إطلاقات ، مثل ايل ، الوهيم ، وأدوناى ، ويهوا أو يهوفا . فأين هذه الألفاظ من كلمة "الله "في اللغة العربية وفي اللغة العربية التي ترجمت منها الأناجيل إلى اللغة العربية حيث نجد الله فيها "الوى "وقد وردت في بعض الأناجيل يذكرها عيسي عليه السلام مستغيثاً بربه هكذا "الوى الوى "وترجمتها إلهي إلهي .

إن نفى عروبة القرآن بناء على هذه الشبهة الواهية أشبه ما يكون بمشهد خرافى فى أدب اللامعقول.

# الشبهة الخامسة

# الكسلام العساطسل

يدعى المشكِّكُون أنه جاء في فواتح ٢٩ سورة بالقرآن الكريم حروف عاطلة ، لا يُفهم معناها نذكرها فيما يلى مع ذكر المواضع التي وردت فيها:

| السورة                                           | المسروف |
|--------------------------------------------------|---------|
| يونس ، هود ، يوسف ، إبراهيم ، الحجر              | الر     |
| البقرة ، آل عمران ، العنكبوت ، السروم ، لقمان ،  | الم     |
| السجدة                                           |         |
| الرعد                                            | المر    |
| الأعراف                                          | المص    |
| غافر، فصلت ، الزخرف ، الدخان ، الجاثية ، الأحقاف | حم      |
| الشورى                                           | حم عسق  |
| ص                                                | ص       |
| النمل                                            | طس      |
| الشعراء ، القصيص                                 | طسم     |
| طه                                               | طه      |
| ق                                                | ق       |
| مريم                                             | كهيعص   |
| القلم                                            | ن       |
| يس                                               | یس      |

ونحن نسأل: "إن كانت هذه الحروف لا يعلمها إلا الله (كما يقولون) فما فائدتها لنا، إن الله لا يوحى إلا بالكلام الواضح فكلام الله بــــلاغ وبيــان وهدى للناس ".

# الرد على الشبهة:

أطلقوا على هذه الحروف وصف " الكلام العاطل " والكلام العاطل هــو " اللغو " الذي لا معنى له قط ..

أما هذه الحروف ، التي أفتتحت بها بعض سور القرآن ، فقد فهمت منها الأمة ، التي أنزل عليها القرآن بلغتها العريقة ، أكثر من عشرين معنى (١) ، وما تزال الدراسات القرآنية الحديثة تضيف جديداً إلى تلك المعانى التى رصدها الأقدمون فلو كانت " عاطلة " كما يدعى خصوم الإسلام ، ما فهم منها أحد معنى واحداً ..

ولو جارينا جدلاً هؤلاء المتحاملين على كتاب الله العزيز من أن هذه " الحروف " عاطلة من المعانى ، لوجدنا شططاً فى اتهامهم القرآن كله بأنه " كلام عاطل " لأنها لا تتجاوز ثمانى وعشرين آية ، باستبعاد " طه" و" يس " لأنهما اسمان للنبى ، حذف منهما أداة النداء والتقدير : يا " طه " يا " يس " بدليل ذكر الضمير العائد عليه هكذا :

﴿ مِا أَنْ لِنَا عَلِيكُ القرآنِ لِتَشْقَى ﴾ (٢) و ﴿ إِنْكُ لَمِنِ الْمُرْسِلِينِ ﴾ (٣) ..

<sup>(</sup>١) انظر للوقوف على هذه المعانى : التفسير الكبير " للفخر الرازى .. تفسير سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) طه : ٢ .

<sup>(</sup>٣) پس : ٣ .

وباستبعاد هاتين السورتين من السور التسع والعشرين تُصبح هذه السور سبعاً وعشرين سورة ، منها سورة الشورى ، التي ذكرت فيها هذه الحروف المقطعة مرتين هكذا:

"حم ، عسق " فيكون عدد الآيات موضوع هذه الملاحظة ثمانى وعشرين آية فى القرآن كله ، وعدد آيات القرآن الكريم ٦٢٣٦ آية . فكيف ينطبق وصف ثمان وعشرين آية على ٦٢٠٨ آية ؟ ..

والمعانى التى فُهمت من هذه "الحروف "نختار منها ما يأتى فى السرد على هؤلاء الخصوم ..

## الرأى الأول:

يرى بعض العلماء القدامى أن هذه الفواتح ، مثل : الم ، و المر ، والمص " . تشير إلى إعجاز القرآن ، بأنه مؤلف من الحروف التى عرفها العرب ، وصاغوا منها مفرداتهم ، وصاغوا من مفرداتهم تراكيبهم . وأن القرآن لم يغير من أصول اللغة ومادتها شيئاً ، ومع ذلك كان القرآن معجزاً ؛ لأنه نزل بلغة تغاير لغتهم ، ولكن لأنه نزل بعلم الله عز وجل ، كما يتفوق صانع على صانع آخر في حذقه ومهارته في صنعته مع أن المادة التي استخدمها الصانعان في " النموذج المصنوع " واحدة وفي هذا قطع للحُجة عنهم ..

ويؤيد هذا قوله سبحانه وتعالى :

﴿ أم يقولون افتراه قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صدقين \* فإلم يستجيبوا لكم فاعلموا أنما أنزل بعلم الله وأن لا إله إلا هو فهل أنتم مسلمون ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) هود: ۱۳-۱۶.

يعنى أن اللغة واحدة ، وإنما كان القرآن معجزاً لأمر واحد هو أنه كــــلام الله ، نازل وفق علم الله وصنعه ، الذي لا يرقى إليه مخلوق .

## الرأى الثانى:

إن هذه الحروف " المُقطعة " التي بدئت بها بعض سور القرآن إنما هي أدوات صوتية مثيرة لانتباه السامعين ، يقصد بها تفريغ القلوب من الشواغل الصارفة لها عن السماع من أول وهلة . فمثلاً " الم " في مطلع سورة البقرة ، وهي تنطق هكذا .

" ألف \_ لام \_ ميم " تستغرق مسافة من الزمن بقدر ما يتسع لتسعة أصوات ، يتخللها المد \_ مد الصوت \_ عندما تقرع السمع تهيؤه ، وتجذبه لعقبى الكلام قبل أن يسمع السامع قوله \_ تعالى \_ بعد هذه الأصوات التسعة:

# ﴿ ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين ﴾ (١) .

وإثارة الانتباه بمثل هذه المداخل سمة من سمات البيان العالى ، ولذلك يطلق بعض الدارسين على هذه "الحروف " فى فواتح السور عبارة " قرع عصى " (٢) وهى وسيلة كانت تستعمل فى إيقاظ النائم ، وتنبيه الغافل ، وهى كناية لطيفة ، وتطبيقها على هذه "الحروف " غير مستنكر . لأن الله عز وجل دعا الناس لسماع كلامه ، وتدبر معانيه ، وفى ذلك بقول سبحانه وتعالى :

# ﴿ وإذا قُرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون ﴾ (٣). الدأي الثالث:

ويرى الإمام الزمخشرى أن في هذه " الحروف " سرًّا دقيقاً من أسرار الإعجاز القرآني المفحم ، وخلاصة رأيه نعرضها في الآتي :

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢.

<sup>(</sup>٢) يعنى الضرب بالعصى على الأرض لتنبيه المراد تنبيهه .

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ٢٠٤.

" واعلم أنك إذا تأملت ما أورده الله عز سلطانه في الفواتح من هذه الأسماء \_ يقصد الحروف \_ وجدتها نصف حروف المعجم ، أربعة عشر سواء ، وهي : الألف واللام والميم والصاد ، والراء والكاف والهاء ، والياء والعين والطاء والسين والحاء ، والقاف والنون ، في تسع وعشرين سورة ، على حذو حروف المعجم " . .

ثم إذا نظرت في هذه الأربعة عشر وجدتها مشتملة على أنصاف أجناس الحروف ، بيان ذلك أن فيها :

#### من المهموسة نصفها:

" الصاد ، والكاف ، والهاء والسين والخاء " .

#### ومن المجهورة نصفها:

الألف واللام والميم ، والراء والعين والطاء ، والقاف والياء والنون .

#### ومن الشديدة نصفها:

" الألف والكاف ، والطاء والقاف " .

#### ومن الرخوة نصفها:

" اللام والميم ، والراء والصاد ، والهاء والعين ، والسين والحاء والباء والنون " .

## ومن المطبقة نصفها:

" الصاد والطاء " .

## ومن المنفتحة نصفها:

" الألف واللام ، والميم والراء ، والكاف ، والهاء والعين والسين والحاء ، والقاف والياء والنون " .

## ومن المستعلية نصفها:

" القاف والصاد ، والطاء " .

## ومن المنخفضة نصفها:

" الألف واللام والميم ، والراء والكاف والهاء ، والياء ، والعين والسين ، والحاء والنون ".

ومن حروف القلقلة نصفها: "القاف والطاء "(١).

يريد أن يقول: إن هذه الحروف المذكورة يلحظ فيها ملحظان إعجازيان:

الأول : من حيث عدد الأبجدية العربية ، وهي ثمانية وعشرون حرف الفإن هذه الحروف المذكورة في فواتح السور تعادل نصف حروف الأبجدية ، يعنى أن المذكور منها أربعة عشر حرفاً والذي لم يذكر مثلها أربعة عشر حرفاً :

٤ ١+٤١ = ٢٨ حرفاً هي مجموع الأبجدية العربية ..

الثانى : من حيث صفات الحروف وهى :

الهمس في مقابلة الجهارة ..

الشدة في مقابلة الرخاوة ..

الانطباق في مقابلة الانفتاح ..

والاستعلاء في مقابلة الانخفاض ..

والقلقلة في مقابلة غيرهـــا ..

نجد هذه الحروف المذكورة في الفواتح القرآنية لبعض سور القرآن تعادل نصف أحرف كل صفة من الصفات السبع المذكورة .. وهذا الانتصاف مع ما يلاحظ فيه من التناسب الدقيق بين المذكور والمتروك ، لا يوجد إلا في كلام الله المنزل على محمد على . وهو ذو مغزى إعجازى مذهل لذوى الألباب ، لذلك نرى الإمام جار الله الزمخشرى يقول مُعقباً على هذا الصنع الحكيم :

<sup>(</sup>۱) الكشاف (ج۱ ص ۱۰۰ – ۱۰۳).

" فسبحان الذى دقت فى كل شىء حكمته .. وهو المطابق للطائف التنزيل واختصاراته .. فكأن الله عز اسمه عدد على العرب الألفاظ التى منها تراكيب كلامهم ، إشارة إلى ما ذكرت من التبكيت لهم ، وإلزام الحُجة إياهم (١).

ثم أخذ الإمام الزمخشرى ، يذكر في إسهاب الدقائق والأسرار واللطائف ، التي تستشف من هذه " الحروف " التي بدئت بها بعض سور القرآن ، وتابعه في ذلك السيد الشريف في حاشيته التي وضعها على الكشاف ، والمطبوعة بأسفل تفسير الزمخشرى . وذكر ما قاله الرجلان حافنا عنا سبيل القصد الذي نتوخاه في هذه الرسالة . ونوصى القراء الكرام بالاطلاع عليه في المواضع المشار إليها في الهوامش المذكورة وبقي أمر مهم في الرد على هذه الشبهة التي أثارها خصوم الإسلام ، وهي شبهة وصدف القرآن بالكلام العاطل . نذكره في إيجاز في الأتي :

لو كانت هذه " الحروف " من الكلام العاطل لما تركها العرب المعارضون للدعوة في عصر نزول القرآن ، وهم المشهود لهم بالفصاحة والبلاغة ، والمهارة في البيان إنشاءً ونقداً ؛ فعلى قدرما طعنوا في القرآن لم يثبت عنهم أنهم عابوا هذه " الفواتح " وهم أهل الذكر " الاختصاص " في هذا المجال .. وأين يكون " المصاحبات " الذين يتصدون الآن لنقد القرآن من أولئك الذين كانوا أعلم الناس بمزايا الكلام وعيوبه ؟!

وقد ذكر القرآن نفسه مطاعنهم فى القرآن ، ولم يذكر بينها أنهم أخذوا على القرآن أيَّ مأخذ ، لا فى مفرداته ولا فى جمله ، ولا فى تراكيبه . بل على العكس سلَّموا له بالتفوق فى هذا الجانب ، وبعض العرب غير المسلمين المتدحوا هذا النظم القرآنى ورفعوه فوق كلام الإنس والجن ..

<sup>(</sup>۱) الكشاف : (ج١ ص ١٠٣).

ولشدة تأثيره على النفوس اكتفوا بالتواصى بينهم على عدم سماعه ، والشوشرة عليه ..

والطاعنون الجدد في القرآن ، قدرة لهم على فهم تراكيب اللغة العربية ، ولا على صوغ تراكيبها صوغاً سليماً ، والشرط فيمن يتصدى لنقد شيء أن تكون خبرته وتجربته أقوى من الشيء الذي ينقده .. و مذا الشرط منعدم أصلاً عندهم .

\* \* \*

# الشبهة السادسة

# الكلام المتناقيض

"جاء في سورة النساء: ( أفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً) (١).

ولكننا نجد فيه التناقض الكثير مثل:

| كلام الله يتبدل                                          | كلام الله لا يتبدل                                                                                |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَإِذَا بِدَلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَةً﴾ ( <sup>٣)</sup> | ﴿ لا تبدیل لکلمات الله ﴾ (٢)                                                                      |
| ﴿ ما ننسخ من آیة أو ننسها نات<br>بخیر منها ﴾ (°)         | ﴿ لا مبدل لكلماته ﴾ (٤)                                                                           |
| ﴿ يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب ﴾ (٧)          | ﴿ إِنَا نَحَنُ نَزَلْنَا الذَّكَرِ وَإِنَّا لَهُ لَمُ الْفَكُرِ وَإِنَّا لَهُ لَمُا فَطُونَ ﴾ (٦) |
|                                                          |                                                                                                   |

هذه طريقتهم في عرض هذه الشبهة يقابلون بين بعض الآيات على اعتبار تصورهم ، وهو أن كل آية تناقض معنى الآية المقابلة لها ، على غرار ما ترى في هذا الجدول الذي وضعوه لبيان التناقض في القرآن حسب زعمهم .

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) يونس : ٦٤ .

<sup>(</sup>٣) النحل : ١٠١ .

<sup>(</sup>٤) الكهف : ٢٧ .

<sup>(</sup>٥) البقرة : ١٠٦ .

<sup>(</sup>٦) العجر : ٩ .

<sup>(</sup>٧) الرعد : ٣٩ .

#### الرد على الشبهة:

الصورة الأولى التناقض الموهوم بين آية يونس: ( لا تبديل الكلمات الله) وآية النحل ( وإذا بدننا آية مكان آية..) لا وجود لها إلا في أوهامهم ويبدو أنهم يجهلون معنى التناقض تمامًا. فالتناقض من أحكام العقل ، ويكون بين أمرين كليين لا يجتمعان أبداً في الوجود في محل واحد ، ولا يرتفعان أبداً عن ذلك المحل ، بل لا بد من وجود أحدهما وانتفاء الآخر ، مثل الموت والحياة . فالإنسان يكون إمنا حيًا وإمنا ميتا ولا يرتفعان عنه في وقت واحد ، ومحال أن يكون حيًا و ميتاً في آن واحد ؛ لأن النقيضين لا يجتمعان في محل واحد .

ومحال أن يكون إنسان ما لا حى ولا ميت فى آن واحد وليس فى القرآن كله صورة ما من صور التناقض العقلى إلا ما يدعيه الجهلاء أو المعانذون . والعثور على التناقض بين الآيتين المشار إليهما محال محال ؛ لأن قوله تعالى فى سورة يونس (لا تبديل لكلمات الله) معناه لا تبديل لقضاء الله الذى يقضيه فى شئون الكائنات ، ويتسع معنى التبديل هنا ليشمل سنن الله وقوانينه الكونية . ومنها القوانين الكيميائية ، والفيزيائية وما ينتج عنها من تفاعلات بين عناصر الموجودات ،أو تغييرات تطرأ عليها . كتسخين الحديد أو المعادن وتمددها بالحرارة ، وتجمدها وانكماشها بالبرودة . هذه همى كلمات الله عز وجل .

وقد عبر عنها القرآن في مواضع أخرى بـ .. السنن وهي القوانين التي تخضع لها جميع الكائنات ، الإنسان والحيوان والنبات والجمادات . إن كـل شئ في الوجود ، يجرى ويتفاعل وفق السنن الإلهية أو كلماته الكلية ، التـي ليس في مقـدور قـوة في الوجود أن تغيرها أو تعطل مفعولها في الكون .

ذلك هو المقصود به بـ "كلمات الله "، التي لا نجد لها تبديلاً ، ولا نجد لها تحويلاً .

ومن هذه الكلمات أو القوانين والسنن الإلهية النافذة طوعاً أو كرهاً قوله تعالى: ﴿ كُلُ نَفْسُ ذَائقَةُ المُوتِ ﴾ (١). فهل في مقدور أحد مهما كان أن يعطل هذه السنة الإلهية فيوقف "سيف المنايا " ويهب كل الأحياء خلوداً في هذه الحياة الدنيا ؟

فكلمات الله \_ إذن \_ هي عبارة عن قضائه في الكائنات وقوانينه المطردة في الموجودات وسننه النافذة في المخلوقات .

ولا تناقض في العقل ولا في النقل ولا في الواقع المحسوس بين مدلول آية : ﴿ لا تبديل لكلمات الله ﴾ وآية : ﴿ وإذا بدلنا آية مكان آية.. ﴾ .

لأن معنى هذه الآية: إذا رفعنا آية ، أى وقفنا الحكم بها ، ووضعنا آية مكانها ، أى وضعنا الحكم بمضمونها مكان الحكم بمضون الأولى . قال جهلة المشركين: إنما أنت مفتر (٢) .

فلكل من الآيتين معنى في محل غير معنى ومحل الأخرى.

فالآية في سورة يونس ( لا تبديل لكلمات الله ) والآية في سورة النحل : ( وإذا بدلنا آية مكان آية.. ) لكل منهما مقام خاص ، ولكن هؤلاء الحقدة جعلوا الكلمات بمعنى الآيات ، أو جعلوا الآيات بمعنى الكلمات نوراً وبهتاناً ، ليوهموا الناس أن في القر آن تناقضاً . وهيهات هيهات لما يتوهمون .

\* \* \*

أما الآيتان ﴿ لا مبدل لكلماته ﴾ و ﴿ما ننسخ من آية أو ننسها نات بخير منها أو مثلها ﴾ وقد نقدم ذكرهما في الجدول السابق .

هاتان الآيتان بريئتان من النتاقض براءة قرص الشمس من اللون الأسود: فآية الكهف ( لا مبدل لكلماته ) معناها لا مغير لسننه وقوانينه في

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٨٥ .

<sup>(</sup>۲) انظر تفسیر فتح القدیر ( ج۲/۲۳۲ )

الكائنات . وهذا هو ما عليه المحققون من أهل العلم ويؤيده الواقع المحسوس والعلم المدروس .

وحتى لو كان المراد من "كلماته " آياته المنزلة في الكتاب العزيز " القرآن " فإنه \_ كذلك \_ لا مبدل لها من الخلق فهي باقية محفوظة كما أنزلها الله عز وجل ، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها (١) .

أما آية البقرة : ﴿ ما ننسخ من آية ٠٠٠ ﴾ فالمراد من الآية فيها المعجزة ، التي يجريها الله على أيدى رسله . ونسخها رفعها بعد وقوعها . وليس المراد الآية من القرآن ، وهذا ما عليه المحققون من أهل التأويل . بدليل قوله تعالى في نفس الآية : ﴿ أَلُم تعلم أَن الله على كُل شَيء قدير ﴾ .

ويكون الله عز وجل قد أخبر عباده عن تأييده رسله بالمعجزات وتتابع تلك المعجزات ؛ لأنها من صنع الله ، والله على كل شيء قدير .

فالآیتان \_ کما تری \_ لکل منهما مقام خاص بها ، ولیس بینهما أدنــی تعارض ، فضلاً عن أن یکون بینهما تناقض .

\* \* \*

أما الآيتان الأخيرتان الواردتان في الجدول ، وهما آية الحجر: ﴿ إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ﴾ وآية الرعد: ﴿ يمحو الله ما يشاء ويثبت ﴾ فلا تعارض بينهما كذلك ؛ لأن الآية الأولى إخبار من الله بأنه حافظ للقرآن من التبديل والتحريف والتغيير ، ومن كل آفات الضياع وقد صدق إخباره تعالى ، فظل القرآن محفوظاً من كل ما يمسه مما مس كتب الرسل السابقين عليه في الوجود الزمنى ، ومن أشهرها التوراة وملحقاتها . والإنجيل الذي أنزله الله على عيسى عليه السلام .

<sup>(</sup>١) تفسير فتح القدير ( ج٣ ــ ص ٣٣٣ ) .

أما الآية الثانية: ( يمحو الله ما يشاء ويثبت ) فهى إخبار من الله بأنه هو وحده المتصرف في شئون العباد دون أن يحد من تصرفه أحد . فإرادته ماضية ، وقضاؤه نافذ ، يحيى ويميت ، يغنى ويفقر ، يُصحُ ويُمْرِضُ ، يُسْعِد ويُمْرِفَى ، يُسعِد ويمُنع ، لا راد اقضائه ، ولا معقب على حكمه ( لا يُسال عما يفعل وهم يُسالون ) (۱). فأين التناقض المزعوم بين هاتين الآيتين يا ترى ؟ التناقض كان سيكون لو ألغت آية معنى الأخرى . أما ومعنى الآيتين كل منهما يسير في طريق متواز غير طريق الأخرى ، فإن القول بوجود تناقض بينهما ضرب من الخبل والهذيان المحموم ، ولكن ماذا نقول حينما ينكلم الحقد والحسد ، ويتوارى العقل وراء دياجير الجهالة الحاقدة ؟ نكنفي بهذا الرد الموجز المفحم ، على ما ورد في الجدول المتقدم ذكره .

وهناك شبه أخرى يمكن سردها بإيجاز:

1- إنهام توهاموا تناقضاً بين قوله تعالى: ﴿ يدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدون ﴾ (٢). وبين قوله تعالى: ﴿ تعرج الملائكة والروح إليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ﴾ (٣). وفي عبارة شديدة الإيجاز نرد على هذه الشبهة الفرعية ، التي تصيدوها من اختلاف زمن العروج إلى السماء ، فهو في آية السجدة ألف سنة وهو في آية المعارج خمسون ألف سنة ، ومع هذا الفارق العظيم فإن الآيتين خاليتان من التناقض . ولماذا ؟ لأنهما عروجان لا عروج واحد ، وعارجان لا عارج واحد .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) السجدة : ٥ .

<sup>(</sup>٣) المعارج: ٤.

فالعارج في آية السـجدة الأمر ، والعـروج عروج الأمر ، والعارج في آية المعارج هم الملائكة والعروج هو عروج الملائكة .

اختلف العـــارج والعــروج في الآيتين . فاختلف الزمن فيهما قصـــراً أو طولاً . وشرط النتاقض ـــ لو كانوا يعلمون ـــ هو لتحاد المقام .

\*\*\*

Y-وقالوا أيضًا: إن بين قوله تعالى: (ثلة من الأولين وقليل من الآخرين) (۱). وقوله تعالى: (ثلة من الأولين وثلة من الآخرين) (۲) تناقضا. وشاهد التناقض عندهم أن الله قال في الآية (۱۳) (وقليل من الآخرين) وقال في الآية (٤٠) (وثلة من الآخرين) إذ كيف قال أولاً: (ثلة من الأولين \* وقال من الآخرين) ثم قال ثانياً (ثلة من الأولين \* وثلة من الأولين أنه قال ثانياً (ثلة من الأولين \* وثلة من الأولين أولوكان لديهم نية في الإنصاف، ومعرفة الحق ناصعاً ونظروا في المقامين اللذين ورد فيهما هذا الاختلاف لوصلوا إلى الحق من أقصر طريق. ولكنهم يبحثون عن العيوب ولو كلفهم ذلك إلغاء عقولهم.

هذا الاختلاف سببه اختلاف مقام الكلام ؛ لأن الله عز وجل قسم الناس في سورة الواقعة ، يوم القيامة ثلاثة أقسام . فقال : ﴿ وَكُنْتُم أَرُواجًا ثَلاثة ﴾ :

\*السابقون السابقون . \*وأصحاب الميمنة . \* وأصحاب المشئمة . ثم بين مصير كل قسم من هذه الأقسام فالسابقون السابقون لهم منزلة : " المقربون في جنات النعيم "

ثم بيَّن أن الذين يتبوأون هذه المنزلة فريقان :

ك ثيرون من السابقين الأولين ، وقليلون من الأجيال المتأخرين .

<sup>(</sup>١) الواقعة : ١٣ ـــ ١٤ .

<sup>(</sup>٢) الواقعة : ٣٩ ــ ٤٠ .

وذلك لأن السابقين الأولين بلغوا درجات عالية من الإيمان وعمل الباقيات الصالحات. ولم يشاركهم من الأجيال المتأخرة عن زمنهم إلا قليل.

أما أصحاب اليمين أو الميمنة فبلاؤهم في الإسلام أدني من بلاء السابقين الأولين . لذلك كانت درجاتهم في الجنة أدنى من درجات السابقين الأولين ويشاركهم في هذه المنزلة كثير من الأجيال اللاحقة بهم ؛ لأن فرصة العمل بما جعلهم أصحاب اليمين ، متاحة في كل زمان .

ويمكن أن نمثل للسابقين الأولين بأصحاب رسول الله ه ولأصحاب اليمين بالتابعين ، الذين أدركوا الصحابة ولم يدركوا صاحب الرسالة ه واذا صح هذا التمثيل ، ولا أظنه إلا صحيحاً ، صح أن نقول :

إن قليلاً منا ، بل وقليل جداً ، من يسير في حياته سيرة أصحاب رسول الله الله وإن كثيراً منا من يمكن أن يسير سيرة التابعين رضى الله عنهم .

وعلى هذا فلا تناقض أبداً بين الآيتين :

- ﴿ ثلة من الأولين \* وقليل من الآخرين ﴾ .
- و ﴿ ثلة من الأولين \* وثلة من الآخرين ﴾ .

٣- وقالوا أيضًا: إن في القرآن آية تنهى عن النفاق ، وآية أخرى تُكره الناس على النفاق أما الآية التي تنهى عن النفاق \_ عندهم \_ فهي قوله تعالى (وبشر المنافقين بأن لهم عذابًا أليما) (١).

وأما الآية التى تُكره الناس على النفاق \_ عندهم \_ فهى قوله تعالى : ﴿ وَقَالَتَ اليهود عزير ابن الله وقالت النصارى المسيح ابن الله ذلك قولهم بأفواههم يضاهئون قول الذين كفروا من قببل قاتلهم الله أنسى يؤفكون ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) النساء : ۱۳۸ . (۲) التوبة : ۳۰۰ .

من المحال أن يفهم من له أدنى حظ من عقل أو تمييز أن في الآية الأولى نهياً ، وأن في الآية الثانية إكراها ويبدو بكل وضوح أن مثيرى هذه الشبهات في أشد الحاجة إلى من يعلمهم القراءة والكتابة على منهج: وزن وخزن وزرع .

ويبدو بكل وضوح أنهم أعجميو اللسان ، لا يجيدون إلا الرطانة والتهتهة ؛ لأنهم جهلة باللغة العربية ، لغة التنزيل المعجز . ومع هذه المخازى يُنصّبُون أنفسهم لنقد القرآن ، الذي أعجز الإنس والجن .

لا نهى فى الآية الأولى ، لأن النهى فى لغة التنزيل له أسلوب لغوى معروف ، هو دخول " لا " الناهية على الفعل المضارع مثل : لا تفعل كذا .

ويقوم مقامه أسلوب آخر هو: إياك أن تفعل ، جامعًا بين التحذير والنهى ، ولا إكراه فى الآية الثانية . وقد جهل هؤلاء الحقدة أن الإكراه من صفات الأفعال لا من صفات الأقوال أما كان الحرى بهم أن يستحيوا من ارتكاب هذه الحماقات الفاضحة .

إن الآية الأولى: (وبشر المنافقين بأن لهم عذابا أليما) تحمل إنذاراً ووعيداً. أما النهي فلا وجود له فيها والآية الثانية تسجل عن طريق "الخبر " انحراف اليهود والنصارى في العقيدة ، وكفرهم بعقيدة التوحيد ، وهي الأساس الذي قامت عليه رسالات الله عز وجل .

وليس في هذه الآية نفاق أصلاً ، ولكن فيها رمز إلى أن اليهود والنصارى حين نسبوا " الأبنية " لله لم يكونوا على ثقة بما يقولون ، ومع هذا فإنهم ظلوا في خداع أنفسهم .

وكيف يكون القرآن قد أكرههم على هذا النقاق " المودرن " وهو في الوقت نفسه يدعو عليهم بالهلاك بقبح إشراكهم بالله :

﴿ قاتلهم الله ) .

#### الشبهةالسابعة

# الكالم المفكك

جاء فى سورة الإسراء: ﴿ وقرآنًا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا ﴾ (١). ﴿ وقرآنا فرقناه ﴾ : نزلناه مفرقاً منجماً " فإنه نزل فى تضاعيف عشرين سنة " ﴿ لتقرأه على الناس على مكث ﴾ : على مهل وتؤدة . فإنه أيسر للحفظ وأعون على الفهم ﴿ ونزلناه تنزيلا ﴾ حسب الحوادث ، بعد هذه المقدمة قالوا :

" كيف يكون القرآن وحياً ، وهو متقطع مفرق يأتى بعضه في وقت ، ويتأخر بعضه إلى وقت آخر ، لقد كان محمد يرتبك عندما كان العرب أو البهود أو النصارى يسألونه . وأحياناً كان يحتج بأن جبريل تأخر .

#### الرد على الشبهة:

إنهم يستبعدون أن يكون القرآن وحياً لأنه لم ينزل مرة واحدة . فنزول م مفرقاً على مدى ثلاث وعشرين سنة ينفى عنه كونه وحياً من عند الله ، هذه واحدة ويثبت أنه كلام مفكك ، وهذه ثانية ونقول لهم على وفق طريقتهم : ونحين نسيال :

من أين لكم هذا الدليل ؟ أنزل عليكم وحى من الله قال لكم فيه : إن كل وحى من عندى يكون نزوله دفعة واحدة . وكل ما خالف هذا لا يكون وحياً ؟ ! هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين . هذا عن الأولى .

أما عن الثانية ، فمن يجاريكم من العقلاء على هذا المعيار الذى وضعتموه لمعرفة الكلام المفكك الذي تتهمون كلام رب العالمين به ؟

إن الكلام المفكك عند العقلاء هو الكلام الذي لا يناسب بعضه بعضاً ،

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٠٦.

لامن حيث المفردات والتراكيب ولا من حيث المعانى والدلالات . وهذا معيار عام لا يخص كلاماً دون كلام ، فمن الناس من يكتب كتاباً فصى سنة ، أو خمس ، أو عشر ، ويأتى ما كتبه آية فى الجودة والإتقان . ولو قدر لإنسان أن يكتب كتاباً من مائة صفحة فى ساعة أو ساعتين أو ثلاث لجاء كتابه " تخاليط " يصد عنه الناس .

والقرآن ، الذى نزل مفرقاً فى ثلاث وعرشرين سنة ، ليس له مثيل ولاحتى مقارب فى إحكام نسجه ، وتآلف نظمه وصحة معناه وصفاء عباراته ، وسلامة لغته من كل عيب أو قصور .

كتاب قطع عمراً من الدهر يقترب من الألف ونصف الألف من السنين ، ومع هذا فهو كتاب كل عصر سام فوق كل كلام قيل بعده أو قبله أو في عصر نزوله و معانيه تكشف للناس في كل عصر سبقاً في ميادين المعرفة يذهل ويدهش . وكفاه فضلاً سبقه للحضارات الحديثة في مختلف ميادين المعرفة العلوية والأرضية وما بين السماء والأرض ، وما في أعماق الأنهار والمحيطات ، وما في أعماق الأرض .

وكل هذا وفاء بالوعد الإلهى ، الذى ورد فى القرآن: (سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ) (١).

إن القرآن الذي تفترون عليه هو كتاب الوجود كله ، كم حاول الحاقدون قبلكم ومعكم أن يحدثوا فيه شرخاً فأعياهم ، وبقى هو كلمة الله العليا السابحة في الآفاق يتحدى تعاقب الدهور والعصور ، وهو المنارة الشامخة يستلألأ ضوؤها ماحياً حيالك الظلام . ﴿ الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجا \* قيماً لينذر بأسا شديداً من لدنه ويبشر المسؤمنين الدين يعملون الصالحات أن لهم أجراً حسناً \* ماكثين فيها أبداً \* وينذر الدين قالوا اتخذ الله ولدا \* مالهم به من علم ولا لآبائهم كبرت كلمة تخرج مسن أفواههم إن يقولون إلا كذبا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) فصلت : ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) الكهف: ١- ٥ .

#### الشيهة الثامنة

## الكلام المكرر

هذه الشبهـة من الشبهـات التي أكثروا اللغـو حولهـا . واتخـذوها \_ كذلك \_ منفذاً للطعن في القرآن الكريم بأنـه لـيس وحيـاً مـن عنـد الله .

وركزوا كل التركيز على تكرار القصص فى القرآن ونكروا بعض القصص الذى تكرر ، مع الإشارة إلى مواضعه فى سور القرآن ، كما ذكروا تكرار بعض العبارات والجمل .

ولغوا لغواً كثيراً ، حـول تكرار قصة آدم في القـرآن ، وقـالوا إنهـا تكررت خمس مرات .

كما فعلوا الشيء نفسه مع التكرار الوارد في سورة " الرحمن " وادعوا أن القرآن إذا خُذف منه المكرر لم يبق منه إلا ما يملأ كراسة واحدة .

لذلك فإننا في الرد عليهم سنقف وقفة متأنية ، نلقنهم فيها درساً بليغاً حول التكرار الوارد في القرآن المحفوظ وبخاصة في سورة الرحمن ، وتكرار قصة آدم النفي في مواضع سبعة . لنقيم الحجة لله .

#### \* الرد على الشبهة:

يقع التكرار في القرآن الكريم على وجوه:

- ١- مرة يكون المكرر أداة تؤدى وظيفة في الجملة بعد أن تستوفي ركنيها
   الأساسيين .
- ٢- وأخرى تتكرر كلمة مع أختها لداع ، بحيث تفيد معنى لا يمكن
   الحصول عليه بدونها .
  - ٣- فاصلة تكرر في سورة واحدة على نمط واحد .
- ٤- قصة تتكرر في مواضع متعددة مع اختلاف في طرق الصياغة وعرض الفكرة .
- ٥- بعض الأوامر والنواهي والإرشادات والنصح مما يقرر حكماً شرعيًا أو يحت على فضييلة أو ينهي عن رذيلة أو يرغب في خير أو ينفر من شر .

وتكرار القرآن في جميع المواضع التي ذكرناها ، والتي لم نذكرها مما يلحظ عليها سمة التكرار . في هذا كله يباين التكرار القرآني ما يقع في غيره من الأساليب لأن التكرار وهو فن قولي معروف . قد لا يسلم الأسلوب معه من القلق والاضلوب فيكون هدفاً للنقد والطعن . لأن التكرار رخصة في الأسلوب \_ إذا صح هذا التعبير \_ والرخص يجب أن تؤتى في حذر و يقظة .

\* \* \*

#### \* وظيفة التكرار في القرآن:

مع هذه المزالق كلها جاء التكرار في القرآن الكريم محكماً . وقد ورد فيه كثيراً في فيه موضع قد أخذ عليه دغ دعاوى المغالين فإن بينهم وبين القرآن تارات ؛ فهم له أعداء وإذا أحسنا الفهم لكتاب الله فإن التكرار فيه مع سلامته من المآخذ والعيوب يؤدى وظيفتين :

أولاهما: من الناحية الدينية .

ثاتيهما: من الناحية الأدبية .

فالناحية الدينية باعتبار أن القرآن كتاب هداية وإرشاد وتشريع لا يخلو منها فن من فنونه ، وأهم ما يؤديه التكرار من الناحية الدينية هو تقرير المكرر وتوكيده وإظهار العناية به ليكون في السلوك أمثل وللاعتقاد أبين .

أما الناحية الأدبية فإن دور التكرار فيها متعدد وإن كان الهدف منه في جميع مواضعه يؤدى إلى تأكيد المعانى وإبرازها في معرض الوضوح والبيان . وليكن حديثنا عنه على حسب المنهج الذى أثبتناه في صدر هذا البحث .

\* \* \*

#### \* تكرار الأداة:

ومن أمثلتها قوله تعالى : ﴿ ثم إن ربك للذين هاجروا من بعدما فتنوا تسم جاهدوا وصبروا إن ربك من بعدها لغفور رحيم ﴾ (١) .

( ثم إن ربك للذين عملوا السوء بجهالة ثم تابوا من بعد ذلك وأصلحوا إن ربك من بعدها لغفور رحيم (Y).

والظاهر من النظر في الآيتين تكرار " إنَّ " فيهما . وهذا الظاهر يقتضى الاكتفاء ب " إنَّ " الأولى . ولم يطلب إلا خبرها . وهدو في الموضعين \_ أعنى الخبر \_ " لغفور رحيم " لكن هذا الظاهر خولف وأعيدت " إنَّ " مرة أخرى .ولهذه المخالفة سبب .

وهذا السبب هو طول الفصل بين " إنَّ " الأولى وخبرها . وهذا أمر يُشعِر بتنافيه مع الغرض المسوقة من أجله " إنَّ " وهو التوكيد . لهذا اقتضت البلاغة إعادتها لتلحظ النسبة بين الركنين على ما حقها أن تكون عليه من التوكيد .

<sup>(</sup>١)النحل : ١١٠ .

<sup>(</sup>٢) النحل : ١١٩.

على أن هناك وظيفة أخرى هى : لو أن قارئاً تلا هاتين الآيتين دون أن يكرر فيهما " إن " ثم تلاهما بتكرارها مرة أخرى لظهر لــه الفـرق بــين الحالتين : قلق وضعف فى الأولى ، وتناسق وقوة فى الثانية .

ومن أجل هذا الطول كررت في قول الشاعر (١):

وإن امرأً طَالَتْ مَوَاثِيقُ عَهْدِهِ \*\*\* عَلَى مِثْلِ هَذَا إِنَّهُ لَكَرِيمُ

يقول ابن الأثير رائياً هذا الرأى: ".. فإذا وردت " إنَّ " وكان بين اسمها وخبرها فسحة طويلة من الكلام . فإعادة " إنَّ " أحسن في حكم البلاغة والفصاحة كالذي تقدّم من الآيات " (٢) .

\*\*\*

#### \* تكرار الكلمة مع أختها:

ومن أمثلتها قوله تعالى : ﴿ أُولئكُ الذين لهم سوء العداب وهم فسى الآخرة هم الأخسرون ﴾ (٣) .

فقد تكررت " هم " مرتين ، الأولى مبتدأ خبرها : " الأخسرون " . والثانية ضمير فصل جئ به لتأكيد النسبة بين الطرفين وهى : هُمْ الأولى بالأخسرية .

وكذلك قوله تعالى : ﴿ أُولئك الذين كَفُرُوا بربهم وأُولئك الأغسلال في أعناقهم وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ (١) .

تكررت \_ هنا \_ " أولئك " ثلاث مرات . ولم تجد لهذه الكلمة المكررة مع ما جاورها إلا حسناً وروعة . فالأولى والثانية : تسـجلان حكماً عامًا على منكرى البعث : كفرهم بربهم وكون الأغلال في أعناقهم .

<sup>(</sup>١) ديوان الحماسة : ٢/٥٠٥ ــ ولم ينسب لقائل معين .

<sup>(</sup>٢) المثل السائر (جـ٣ ص٧) تحقيق د/ بدوى طبانة ود/ الحوفي .

<sup>(</sup>٣) النمل : ٥ .

<sup>(</sup>٤) الرعد : ٥ .

والثالثة : بيان لمصيرهم المهين . ودخولهم النار . ومصاحبتهم لها على وجه الخلود الذي لا يعقبه خروج منها .

ولو أسقطت (أولئك) من الموضعين الثانى والثالث لرك المعنى واضطرب . فتصبح الواو الداخلة على : (الأغلل في أعناقهم) . واو حال . وتصبح الواو الداخلة على : (أصحاب النار هم فيها خالدون) عاطفة عطفاً يرك معه المعنى .

لذلك حسن موضع التكرار في الآية لما فيه من صحة المعنى وتقويته . وتأكيد النسبة في المواضع الثلاثة للتسجيل عليهم بسوء المصير .

\* \* \*

#### \* تكرار الفاصلة:

سبق أن ذكرنا في مبحث الفواصل بسوء المصير من تكرار الفاصلة مرتين بدءاً وثلاث مرات نهاية . وقد وجبهنا أسلوب التكرار في نلك الصور . ولكنا \_ هنا \_ أمام فاصلة لم تقف في تكرارها عند حد المرات الثلاث . بل تعدت ذلك بكثير . لذلك آثرنا أن نبحثها هنا إذ هي بهذا الموضع أنسب (١) .

ونعتمد فى دراستنا لتكرار الفاصلة على ثلاث سور هى : " الرحمن ــ القمر ــ المرسلات " . وهى السور التى برزت فيها هذه الظاهرة الأسلوبية . بشكل لم يرد فى غيرها ، كما ورد فيها .

فقد تكررت : ﴿ فَبِأَى آلاء ربكما تكذبان ﴾ (٢) في "السرحمن " . وتكررت ﴿ فَيِفَ كَانَ عَذَابِي وَنَذُر ﴾ في "القمر " . وتكررت : ﴿ وَيُلْ يُومِئَذُ لِلْمُكَذِبِينَ ﴾ (٤) في "المرسلات ".

\* تكرار الفاصلة في " القمر ":

ولهذا التكرار في المواضع الثلاثة أسباب ومقتضيات. ففي سورة

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا : خصائص التعبير في القرآن الكريم وسماته البلاغية ( مبحث الفواصل ) ... مكتبة وهبــة بالقاهرة

<sup>(</sup>٢) وردت ٣١ مرة .

<sup>(</sup>٣) وردت ٤ مرات .

<sup>(</sup>٤) وردت ۱۰ مرات

القمر " نجد العبارة المكررة وهى : ( فكيف كان عذابى ونذر) قد صاحبت فى كل موضع من مواضع تكرارها قصة عجيبة الشأن ، وكان أول موضع نكرت فيه عقب قصة قوم نوح . وبعد أن صور القرآن مظاهر الصراع بينهم وبين نوح \_ عليه السلام \_ ثم انتصار الله لنوح عليهم . حيث سلط عليهم الطوفان . فأغرقهم إلا من آمن وعصمه الله .

ونجد أن الله نجّى نوحاً وتابعيه . ولكن تبقى هذه القصة موضع عظة وادكار ، ولتلفت إليها الأنظار وللتهويل من شأنها جاء قوله تعالى عقبها : ( فكيف كان عذابى ونذر) مُصدَّراً باسم الاستفهام "كيف " للتعجيب مماكان ، ولقد مهّد لهذا التعجيب بالآية السابقة عليه . وهى قوله تعالى : ( ولقد تركناها آية فهل من مدكر) (۱) .

والموضع الثانى لذكرها حين قص علينا القرآن قصة عاد وعتوها عن أمر الله وفى "عاد " هذه نجد العبارة اكتنفت القصة بدءاً ونهاية . قال تعالى : ﴿ كذبت عادُ فكيف كان عذابي ونذر \*إنا أرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في يوم نحس مستمر \* تنزع الناس كأنهم أعجاز نخل منقعر \* فكيف كان عذابي ونذر ﴾ (٢) .

وتكرار العبارة \_ هكذا \_ فى البداية والنهاية إخراج لها مخرج الاهتمام . مع ملاحظة أن أحداث القصة \_ هنا \_ صئورت فى عبارات قصيرة ولكنها محكمة وافية .. ولم يسلك هذا المسلك فى قصة نوح \_ أعنى قصر العبارات \_ والسبب \_ فيما يبدو لى \_ أن إهلاك قوم نوح كان بالإغراق فى الماء . وهى وسيلة كثيراً ما تكون سبب هلاك . فقد كانت سبب هلاك فرعون وملئه .. أما أن يكون الإهلاك بالريح فذلك أمر يدعو إلى التأمل والتفكر .

<sup>(</sup>١) القمر : ١٥ .

<sup>(</sup>۲) القمر : ۱۸ ــ ۲۱ ـ

ولعل مما يقوى رأينا هذا . أن هذه القصة قصة عدد وردت في موضع آخر من القرآن يتفق مع هذا الموضوع من حيث الفكرة ، ويختلف معه ـ قليلاً ـ من حيث طريقة العرض وزيادة التفصيل .

جاء فى سورة الحاقة: ﴿ وأما عاد فأهلكوا بسريح صرصسر عاتيسة \* سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً فترى القوم فيها صرعَى كأنهم أعجاز نخل خاوية \* فهل ترى لهم من باقية ﴾ (١) .

فإرسال الريح \_ هكذا \_ سبع ليال وثمانية أيام حسوماً مـدعاة للعظـة والاعتبار .

ومثله: ﴿ وَفَى عاد إِذَ أَرْسِلْنَا عليهم الربح العقيم \* ما تذر من شيئ أتت عليه إلا جعلته كالرميم ﴾ (٢) . ﴿ فأما عاد فاستكبروا في الأرض بغير الحق وقالوا مَن أشد منا قوة أولم يروا أن الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة وكانوا بآياتنا يجحدون \* فأرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في أيام نحسات لنذيقهم عنذاب الخنزي في الحياة الدنيا ولعنذاب الآخرة أخزى وهمم لا ينصرون ﴾ (٣) .

فقد بطرت " عاد " نعم ربها عليها . وغرها ما فيه من أسباب التمكين في الأرض وقوة البطش أن تبارز ربها ومولى نعمها بالمعاصى ، فأهلكها الله بما لا قبل لها به . وفي كل موضع يذكر القرآن فيه قصة هؤلاء ، تأتى عباراته قوية هادرة واعظة زاجرة ..

جاء في موضعة آخر: ﴿ أَلَم تَر كَيْفَ فَعَلَ رَبِكَ بِعَدَد \* إِرْم ذَاتَ الْعُمَاد \* الْتِي لُم يُخْلِق مثلها في البلاد ﴾ (٤)

<sup>(</sup>١) الحاقة : ٦ \_ ٨ .

<sup>(</sup>٢) الذاريات : ٤١ ــ ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) فصلت : ١٥ \_ ١٦ .

<sup>(</sup>٤) الفجر : ٦ ــ ٨ .

وكانت عاقبتها خسراً وهلاكاً مع من طغى في الأرض بغير الحق : ( فصب عليهم ربك سوط عذاب \* إن ربك لبالمرصاد) (١) .

أما الموضع الأخير الذى ذكرت فيه هذه العبارة: ﴿ فكيف كان عذابى ونذر ﴾ فحين قص الله علينا قصة " ثمود " ، وقد جاءت فيها كذلك مهيئة لتلقى صورة العقاب بعد التشويق إليها عند السامع . ولفت نظره إليها : ﴿ فكيف كان عذابى ونذر \* إنا أرسلنا عليهم صيحة واحدة فكانوا كهشيم المحتظر ﴾ (٢) .

ومن هنا ندرك شدة اقتضاء المقام لهذا التكرار . فليست إحدى العبارات في موضع بمغنية عن أختها في الموضع الآخر . إنما هو اتساق عجيب تطلبه المقام من الناحيتين : الدينية والأدبية .

من الناحية الدينية حيث تحمل المومنين على التذكر والاعتبار عقب كل قصة من هذه القصص ، ومن الناحية الأدبية لأن العبارة : (فكيف كان عذابي ونذر) تأتى عقب كل قصة \_ أيضاً \_ لافتة أنظار المشاهدين إلى "كنه " النهاية وختام أحداث القصية .

وقد مهد القرآن لهذا التكرار حيث لم يأت إلا بعد خمس عشرة آية تنتهى كلها بفاصلة واحدة تتحد نهاياتها بحرف " الراء " مع التزام تحريك ما قبلها . وذلك هو نهج فواصل السورة كلها . وقد أشاع هذا النسق الشاجى نوعاً من الإحساس القوى بجو الإنذار . والسورة فوق كل هذا مكية النزول والموضوع .

كما أن الطابع القصصى هو السائد فى هذه السورة . فبعد أن صور القرآن الكريم موقف أهل مكة من الدعوة الجديدة . وبَيَّن ضلال مسلكهم . وقد كان الرسول على حريصاً على هدايتهم فى وقت هم فيه أشد ما يكونون إعراضاً عنه . لهذا اقتضى الموقف العام سوق عبر الماضين ليكون فى ذلك تسلية للرسول هو ومن اتبعه وزجر لمن عارضه وصد عنه .

وما دام هذا هو طابع السورة فإن أسس التربية \_ خاصة تربية الأمم \_ تستدعى تأكيد الحقائق بكل وسيلة ومنها التكرار الذى لمسناه فى سورتنا هذه ؛ حتى لكأنه أصيل فيها وليس بمكرر .

\* \* \*

### \* تكرار آخر في سورة " القمر " :

وفى هذه السورة " القمر " مظهر آخر من مظاهر التكرار ، هو قوله تعالى: ( ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر) (١). حيث ورد فى السورة أربع مرات ، وهذه دعوة صالحة للتأمل فيما يسوقه الله من قصص .

وقد اشتملت هذه الآية : ﴿ ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر ﴾ على خبر واستفهام ، والخبر تمهيد للاستفهام الذي فيها ولفت النظر إليه .

\* \* \*

#### \* التكرار في سورة " الرحمن " :

أما التكرار الوارد في " الرحمن " في قوله تعالى : ﴿ فَبَأَى آلاء ربكما تَكْذَبَانَ ﴾ حيث تكررت الآية فيها إحدى وثلاثين مرة فله أسبابه كذلك . ويمكن أن نسجل هذه الملاحظات :

أولاً: إن هذا التكرار الوارد في سورة " الرحمن " هو أكثر صور التكرار الوارد في القرآن على الإطلاق .

ثانياً: إنه \_ أى التكرار فى هذا الموضع \_ قد مُهِد له تمهيداً رائعاً .حيث جاء بعد اثنتى عشرة آية متحدة الفواصل . وقد تكررت فى هذا التمهيد كلمة "الميزان " ثلاث مرات متتابعة دونما نبو أو ملل :

(١) القمر : ١٧ ، ٣٢، ٣٢ ، ٤٠ .

﴿ والسماء رفعها ووضع الميزان \* ألا تطغوا في الميزان \* وأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان (1).

وهذا التمهيد قد أشاع \_ كذلك \_ لحناً صوتيًّا عذباً كان بمثابة مقدمـة طبيعية لتلائم صور التكرار ولتألفـها النفس وتأنس بها فلا تهجـم عليها هجوماً ؛ لأن القرآن قد راعى فى فواصل المقدمة التمهيدية ما انبنت عليـه فواصل الآية المكررة .

ثالثاً: إن الطابع الغالب على هذه السورة هو طابع تعداد النعم على التَقَلين: الإنس والجن ، وبعد كل نعمة أو نِعَم يعددها الله تأتى هذه العبارة: ﴿ فباًى آلاء ربكما تكذبان ﴾ .

وعلى هذا الأساس يمكن بيسر فهم علّة التكرار الذى حفلت به سورة الرحمن أنه تذكير وتقرير لنعمه . وأنها من الظهور بمكان فلا يمكن إنكارها أو التكذيب بها .

" فتكرار الفاصلة في الرحمن .. يفيد تعداد النّعَم والفصل بين كل نعمة وأخرى لأن الله سبحانه عدّد في السورة نعماءه وذكّر عباده بآلائه . ونبههم على قدرها وقدرته عليها ولطفه فيها . وجعلها فاصلة بين كل نعمة لتعرف موضع ما أسداه إليهم منها . ثم فيها إلى ذلك معنى التبكيت والتقريع والتوبيخ ؛ لأن تعداد النعم والآلاء من الرحمن تبكيت لمن أنكرها كما يبكت منكر أيادي المنعم عليه من الناس بتعديدها" (٢) . ولقائل أن يسال : إن هذه

<sup>(</sup>١) الرحمن: ٧-٩.

<sup>(</sup>۲) خزانة الأدب للحموى: ص ١٤٤-١٤٥.

الفاصلة قد تكررت بعدما هو ليس بنعمة من وعيد وتهديد . فكيف يستقيم التوجيه إذن بعد هذه الآيات ؟

- ﴿ يرسل عليكما شواظ من نار ونحاس فلا تنتصران \* فبأى آلاء ربكما تكذبان ﴾ (١) .
- ﴿ يعرف المجرمون بسيماهم فيؤخذ بالنواصى والأقدام \* فبأى آلاء ربكما تكذبان ﴾ (٢) .
- ﴿ هذه جهنم التي يكذب بها المجرمون \* يطوفون بينها وبين حميم آن \* فبأى آلاء ربكما تكذبان ﴾ (٣) .

وظاهر هذه الآيات بلاء وانتقام وليس بنعم .

والجواب: ولكن المتأمل يدرك أن في الإنذار والوعيد وبيان مال الضالين عصمة للإنسان من الوقوع فيما وقعوا فيه فيكون مصيره مصيرهم.

ومن هذا الاعتبار يتبين أن هذه المواضع مندرجة تحت السنعم، لأن النعمة نوعان : إيصال الخير . ودفع الشر . والسورة اشتملت على كلا النوعين فلذلك كررت الفاصلة.

\* \* \*

#### \* التكرار في سورة " المرسلات ":

بقى التكرار الوارد فى سـورة " المرسـلات". وقد صنع ما صنع فى نظيريه فى " القمر " و " الرحمن " من التقديم له بتمهيد .. وله \_ مثلهما \_ هدف عام اقتضاه .

بيد أن التمهيد يختلف عما سبق في " القمر و " الرحمن " . فقد رأينا فيهما اتحاد الفاصلة في الحروف الأخيرة مع التزام نهج معين فيما قبله . أما هنا فإن الأمر يختلف .

<sup>(</sup>١) الرحمن: ٣٥ - ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الرحمن : ٤١-٢١ .

<sup>(</sup>٣) الرحمن: ٤٥-٥٤.

فقد اشتمل التمهيد على مجموعتين من الآيات: أو لاهما: لها فاصلة تختلف عن ثانيتهما وهى: ﴿ والمرسلات عرفا \* فالعاصفات عصفاً \* والناشرات نشراً \* فالفارقات فرقا \* فالملقيات ذكراً \* عذراً أو نذراً ﴾ (١).

وختمت هذه المجموعة بقفلة هي سر الجمال كله : ﴿ إِنْمَا تُوعَدُونَ لُواقِعٍ ﴾ (٢) .

ما قبلها مقسم به . وهي جواب القسم . والمقسم به متعدد كأجزاء الشرط إذا بدئت بها السور . وهي ـ كما تقدم ـ خصائص تعبيرية آسرة .

وبجواب القسم تنتهى هذه المجموعة ثم تبدأ المجموعة الثانيسة وهى : ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طَمْسَتَ \* وَإِذَا السَّمَاءُ فَرَجْتَ \* وَإِذَا الجبالُ نسفتَ \* وَإِذَا الرَّسِلُ اقْتَتَ \* لأى يوم أجلتَ \* نيوم الفصلُ \* وما أدراكُ ما يـوم الفصلُ \* ويل يومئذ للمكذبين ﴾ (٢).

وهذه المجموعة تتكون من:

أولاً: شرط يتكرر أربع مرات محذوف الجواب . وكله حديث عن أهـوال القيامة ومقدمات البعث .

ثانياً: استفهام يعتبر مدخلاً لحقيقة مهمة تقودنا إلى الهدف المنشود. وهو التوصل إلى مصير المكذبين يوم الدين.

ثالثاً: جواب هذا الاستفهام الذي اشتمل على كلمة: "يوم الفصل "وكانت هذه الكلمة الشعاع الذي قادنا إلى الساحة الكبرى: ساحة القضاء العادل والقصاص الحكيم: ﴿ لأى يوم أجنت \* نيوم الفصل \* وما أدراك ما يوم الفصل \* ويل يومئذ للمكذبين ﴾.

<sup>(</sup>١) المرسلات : ١ - ٢ .

<sup>(</sup>٢) المرسلات : ٧ .

<sup>(</sup>٣) المرسلات : ٨ ـ ١٥ .

فانظر إلى هذا التمهيد الحكيم الذى مهد القرآن به لهذه العبارة . حتى لكأنها هي المقصودة .

ثم تكررت هذه الآية: ﴿ ويل يومئذ للمكذبين ﴾ عشر مرات بعد هذه المرة وهي في كل مواضعها تتلو مشهداً من مشاهد القيامة . وصورة من صور الحشر . أو مشاهد القدرة الإلهية .

\* \* \*

#### سبب عام:

أما السبب العام الذى اقتضى هذا التكرار فإن الآية أعقبت ما من شأنه أن يكون أكبر داع من دواعى الإيمان والتصديق . بحيث يكون الخارج عن هذا السلوك والمكذب به صائراً \_ لا محالة \_ إلى الويل ، والعذاب الأليم .

فويل للمكذبين بيوم الفصل . وويل للمكذبين بهلاك المجرمين .. وويل للمكذبين بقدرة الله وتقديره أرزاق الخلق . وعلى هذا المنهج يمضى التكرار في السورة كلها .

\* \* \*

#### التكرار في القصة:

أما تكرار القصة في القرآن فذلك سمته الغالبة على معظم قصصه . إذ لم يأت فيه غير مكرر إلا القليل مثل قصة يوسف الكني .

وللعلماء توجيه في سردها مرة واحدة دون تكرار ، أهم ما في هذا التوجيه أن حرص الإسلام على صيانة الأعراض كان سبباً في ذلك ، لأن في قصة يوسف محاولة إغراء على جريمة خلقية . لذلك فرغ القرآن من سوقها للعظة والاعتبار مرة واحدة .

والقصيص القرآني في جملته مسوق لغرضين أساسيين:

أولاً: تسلية الرسول في وتثبيت فؤاده . وأنه لم يكن بدعاً من الرسل فهم قد خولفوا مثل مخالفته . وحق على المخالفين العذاب . ونصر الله رسله وجنده .

ثانياً: تهديد وزجر المخالفين . وبيان لمصير أمثالهم . علهم يرتدعون ويقلعون عن غيهم .

ودواعى هذين الغرضين متكرر مرات ومرات . فالرسول الله لله يكف عن الدعوة إلى الإسلام . والكفار لم يكفوا عن الإعراض والمخالفة . فإذا اعتبرنا أن مجموع هذين الأمرين هما الحال المقتضية لإيراد القصة في القرآن فإن تكرار هما يستدعى تكرار مقتضى الحال وهو تكرار القصص مقدراً في كل قصة على عدة مناسبات دقيقة لمقام الحديث .

فتكرار القصية القرآنية في أكثر من موضع ظاهرة فنية ودعامة تربوية . كان لابد أن تكون ..

ومع هذا المقتضى فإن تكرار القصة فى القرآن لم يكن على نصط واحد . أعنى أن هناك فروقاً بين مواضع تكرارها . ولم تكرر فيه قصة واحدة على وجه واحد فى الصياغة أو الفكرة أو فيهما معاً .

فهناك اختلاف في الصياغة ، وهناك اختلاف في الطول والقصر. . واختلاف في الأحداث التي تتناولها . وطريقة عرض تلك الأحداث .

وهى \_ بهذا \_ جديدة متجددة دائماً لا مدعاة للسآمة والملك \_ كما يزعم المغرضون \_ بل فيها روح وطرافة .

كذلك فإن المعانى التى تتحدث عنها القصة القرآنية لـم تكـن لمجـرد التهديد أو التسلية .

ولكنها حقائق يراد إثباتها لتؤدى دورها في كل عصر ، متى تـوافرت دواعيها .

والتكرار كما يقول جوستاف لوبون: "يحول المكرر المي معتقد " (١) .

ولذلك كان التكرار وسيلة من أهم وسائل التربية والتثقيف .

\* \* \*

### دواعى التكرار في القصة:

يقول صاحب " البرهان " موجهاً لتكرار القصة في القرآن: " إن عادة العرب في خطابها إذا اهتمت بشئ أرادت تحقيقه وقرب وقوعه أو قصدت الدعاء إليه . كررته توكيداً وكأنها تقيم تكراره مقام المقسم عليه أو الاجتهاد في الدعاء بحيث تقصد الدعاء . والقرآن قزل بلسانهم فكانت مخاطباته فيما بين بعضهم وبعض . وبهذا المسلك تستحكم الحجة عليهم في عجزهم عن المعارضة " (٢) .

ويمضى الزركشى بعد هذا موضحاً لظاهرة التكرار فى القرآن . ويسوق أدلة من القرآن نفسه لبيان صحة ما يقول هو عنه . بيد أنه لم يأت بمثال واحد يحلل فيه التكرار فى الأسلوب القرآنى وإن لم يفته أهم غرض فيه وهو إفادته التقرير والتوكيد قال : " وفائدته العظمى التقرير وقد قيل : إن الكلام إذا تكرر تقرر " (٣) .

وهناك شئ مهم غفل عنه الزركشى . إذ لايكفى أن يكون مجرد التوافق فى أسلوب القرآن وأسلوب العرب من حيث إن فى كل منهما تكراراً ، لا يكفى أن يكون هذا سبباً فى الحكم على التكرار بالجودة ، فنحن لسنا فى موضع يراد فيه إثبات مشروعية التكرار ، وإنما فى موضع يبحث عن مزايا وخصائص التعبير القرآنى ، ومنها التكرار .

<sup>(</sup>١) روح الاجتماع ص ١٥٧ . (٢) البرهان في علوم القرآن ، للزركشي :٩/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

ويرى الزمخشرى رأياً يقرب من رأى الزركشى لكنه أعمق فهما منه . قال : "إن فى التكرير تقريراً للمعانى فى الأنفس . وتثبيتاً لها فى الصدور . ألا ترى أنه لا طريق إلى حفظ العلوم إلا ترديد ما يرام حفظه منها . وكلما زاد ترديده كان أمكن له فى القلوب ، وأرسخ له فى الفهم ، وأثبت للذكر ، وأبعد من النسيان "(١) .

وهنا لابد أن نقرر حقيقة مهمة هي: أن الإشادة بجمال التكرار في القرآن لم يقتصر على العلماء العرب . بل إن كثيراً من المستشرقين قد شهدوا بذلك منهم " جرونيبادم " \_ كما نقل عنه عبد الكريم الخطيب في كتابه " الإعجاز القرآني " (ج١ص٣٨٥) \_ ومع هذا الحق الذي يشهد به الأصدقاء والأعداء فإننا نستنطق القرآن نفسه . وهو خير وأعدل شاهد، ولنأخذ لهذا كله \_ مثلاً \_ قصة آدم علية السلام . وقد كررت في سبع سور سبع مرات .

## دراسة تحليلية لقصة آدم

## نصوص القصة في القرآن الكريم:

قال سبحانه وتعالى: ﴿وإذ قال ربك للملائكة إنى جاعل فى الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك قال إنى أعلم ما لا تعلمون \* وعلم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال أنبئونى بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين \* قالوا سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا إنك أنت العليم الحكيم \* قال يا آدم أنبئهم بأسمائهم فلما أنبأهم بأسمائهم قال ألم أقل لكم إنى أعلم غيب السموات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون \* وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى واستكبر وكان من الكافرين \* وقلنا يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة وكُلا منها رغداً حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين \* فأزلهما الشيطان عنها فأخرجهما مما كانا فيه وقلنا من الظالمين \* فأزلهما الشيطان عنها فأخرجهما مما كانا فيه وقلنا

<sup>(</sup>١) الكشاف : ٣/٥/٣ (بتصرف ) .

اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم فى الأرض مستقر ومتاع إلى حين \* فتلقى آدم من ربه كلمات فتاب عليه إنه هو التواب الرحيم \* قلنا اهبطوا منها جميعاً فإما يأتينكم منى هدى فمن تبع هداى فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ (١).

\*\*\*

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ ولقد خلقناكم ثم صورناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسحدوا إلا إبليس لم يكن من الساجدين \* قال ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين \* قال فاهبط منها فما يكون لك أن تتكبر فيها فاخرج إنك من الصلاعرين \* قال أنظرني إلى يوم يبعثون \* قال إنك من المنظرين \* قال فبما أغـويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم \* ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين \* قال اخرج منها مذعوما مدحوراً لمن تبعك منهم لأملأن جهنم منكم أجمعين \* ويا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة فكلا من حيث شئتما ولا تقربا هذه الشحرة فتكونا من الظالمين \* فوسوس لهما الشيطان ليبدى لهما ما وورى عنهما من سوءاتهما وقال ما نهاكما ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين أو تكونًا من الخالدين \* وقاسمهما إنى لكما لمن الناصحين \* فدلاهما بغرور فلما ذاقا الشجرة بدت لهما سوءاتهمًا وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة وناداهما ربهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة وأقل لكما إن الشيطان لكما عدو مبين \* قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين \* قال اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين \* قال فيها تحيون وفيها تموتون ومنها تخرجون ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٠ - ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الأعراف :١١ - ٢٥ .

وقال سبحانه وتعالى: (ولقد خلقتا الإنسان من صلصال من حماً مسنون \* والجانَّ خلقتاه من قبل من نار السموم وإذ قال ربك للملائكة إنسى خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون \* فإذا سويته ونفخت فيه من روحسى فقعوا له ساجدين \* فسجد الملائكة كلهم أجمعون إلا إبليس أبى أن يكون مع الساجدين \* قال يا إبليس مالك ألا تكون مع الساجدين \* قال لم أكن لأسجد لبشر خلقته من صلصال من حماً مسنون \* قال فاخرج منها فإنك رجيم \* وإن عليك اللعنة إلى يوم الدين \* قال رب فأنظرني إلى يوم يبعثون \* قال فإنك من المنظرين \* إلى يوم الوقت المعلوم \* قال رب بما أغويتني لأزينن لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين \* إلا عبادك منهم المُخلَصِين \* فال هذا صراط على مستقيم \* إن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من انبعك من الغاوين \* وإن جهنم لموعدهم أجمعين \* لها سبعة أبواب لكل باب منهم جزء مقسوم (۱).

\*\*\*

وقال تعالى: ﴿وإِذَ قَلْنَا لِلْمَلائِكَةُ اسْجَدُوا لآدم فسجدُوا إِلاَ إِبليس قال أأسجد لمن خلقت طيناً \* قال أرأيتك هذا الذي كرمت على لئن أخرتن إلى يوم القيامة لأحتنكن ذريته إلا قليلاً \* قال اذهب فمن تبعك منهم فيان جهنم جزاؤكم جزاء موفوراً \* واستفزز من استطعت منهم بصوتك وأجلب عليهم بخيلك ورجلك وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم وما يعدهم الشيطان إلا غروراً \* إن عبادي ليس لك عليهم سلطان وكفي بربك وكيلاً (٢).

<sup>(</sup>١)الحجر: ٢٦ -٤٤ .

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٢١-٥٦ .

\*\*\*

وقال تبارك وتعالى: ﴿ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسى ولم نجد له عزماً \* وإذ قانا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى \* فقانا يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى \* إن لك ألا تجوع فيها ولا تعرى \* وأنك لا تظمأ فيها ولا تضحى \* فوسوس إليه الشيطان قال يا آدم هل ادلك على شجرة الخلد وملك لا يبلى \* فأكلا منها فبدت لهما سوءاتهما وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة وعصى آدم ربه فغوى \* ثم اجتباه ربه فتاب عليه وهدى \* قال اهبطا منها جميعا بعضكم لبعض عدو فإما يأتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلا يضكا ولا يشقى \* ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى \* قال رب لم حشرتنى أعمى وقد كنت بصيراً \* قال كذلك أنتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى \* وكذلك نجزى من أسرف ولم يؤمن بآيات ربه ولعذاب الآخرة أشد وأبقى (۱)

وقال سبحانه وتعالى: ﴿إِذْ قَالَ رَبِكُ لَلْمَلَائِكَةَ إِنَى خَالَقَ بِشُراً مَا طَيِنَ \* فَإِذَا سُويِتِهُ وَنَفَخْتُ فَيْهُ مِنْ رُوجِي فَقَعُوا لَــه ســاجدين \* فسـجد الملائكة كلهم أجمعون \* إلا إبليس استكبر وكان من الكافرين \* قــال يــا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدى أستكبرت أم كنت من العالين \* قال أنا خير منه خلقتنى من نار وخلقته من طين \* قال فاخرج منها فإنــك رجيم \* وإن عليك لعنتى إلى يوم الدين \* قال رب فأنظرنى إلى يوم يبعثون

<sup>(</sup>١) الكهف : ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) طه : ١١٥-١٢٧

\* قال فإنك من المنظرين \* إلى يوم الوقت المعلوم \* قال فبعزتك لأغوينهم أجمعين \* إلا عبادك منهم المخلصين \* قال فالحق والحق أقول \* لأملأن جهنم منك وممن تبعك منهم أجمعين ﴾ (١) .

\*\*\*

ونسجل أولاً حقيقة مهمة ، وهي ترتيب السور التي وردت فيها بنصوص القصة حسب نزولها وهي :

أولاً \_ في مكة : "ص \_ الأعراف \_ طه \_ الإسراء \_ الحجر \_ الكهف " .

ثانياً - في المدينة: البقرة (٢).

ومن هذا نعلم: أن أول سورة تتحدث عن قصة آدم الله هي سورة "ص"، وأنها مكية النزول ، وأن كصيب العهد المكى من قصة آدم الله كان وفيراً. حيث وردت في ست سور . بدأت بسورة "ص"، واختتمت ب" الكهف "، وأن الكهف كانت خاتمة المطاف بالنسبة للعهد المكي .

أما العهد المدنى فلم ترد فيه القصة إلا في سورة واحدة . وهي سورة البقرة . وأن سورة البقرة هذه أول ما نزل بالمدينة بعد الهجرة الشريفة .

ولهذا فإننا سنحلل عناصر هذه القصة في كــل موضـــع وردت فيـــه . حسب هذا الترتيب النزولي .

- \* عناصر القصة في سورة " ص " :
- ١- إخبار الله الملائكة بخلقه بشراً من طين .
- ٢- أمر الله الملائكة بالسجود لهذا البشر . إذا سواه ونفخ فيه من روجه ، ثم
   امتثال الملائكة هذا الأمر .

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۱–۸۰

<sup>(</sup>٢) اعتمدنا في هذا حسب ما ذكره الزركشي في البرهان : ١٩٣/١- ١٩٤.

- ٣- إخبار الله \_ تعالى \_ بمخالفة إبليسس وإبائسه السجود و صير ورته من الكافرين .
- ٤- سـؤال الله ـ وهو أعلم ـ إبليس عن سبب مخالفته وامتناعـ عـن
   السجود .
- ٥- اعتذار إبليس عن مخالفته أمر ربه بالسجود لآدم . وحجته التي استند عليها .
  - ٦- طرد الله إبليس من الجنة وإحقاق لعنته عليه إلى يوم الدين .
    - ٧- طلب إبليس من ربه أن ينظره إلى يوم البعث .
      - ٨- استجابة الله له ، وجعله من المنظرين .
- 9- عناد إبليس وإعلانه \_ مقسمة \_ أن يغوى الناس أجمعين . إلا عباد الله المخلصين .
  - ١٠ توعد الله إبليس ليملأن جهنم منه ومن أتباعه .

\* \* \*

### \* عناصر القصة في سورة " الأعراف ":

- ١- الإخبار بأمر الله للملائكة أن يسجدوا لآدم . وامتثالهم هذا الأمر.
  - ٢- مخالفة إبليس.
  - ٣- سؤال الله \_ وهو أعلم \_ إبليس عن مخالفته .
- ٤- اعتذار إبليس عن مخالفته أمر ربه . وحُجته التي استند عليها .
- ٥- أمرالله إبليس بالهبوط من الجنة منكراً عليه أن يتكبر فيها . وتكرار
   الأمر بالخروج وذمه .
  - ٦- طلب إبليس من الله أن ينظره إلى يوم البعث.
    - ٧- استجابه الله له .
- ۸- عناد إبليس وإعلانه الترصد للناس لإغوائهم وإيتاؤه إياهم من كل مدخل ينزلون فيه .

- 9- تكرار الأمر له بالخروج مع ذمه وتوعده بأن يملأ الله جهنم منه ومن كل من بتبعه .
- ١- أمر الله آدم أن يسكن الجنة هو وزوجه ويتمتعا بكل نعيم فيها إلا شجرة واحدة عيَّنَها لهما ، وحرَّمها عليهما ، فإن أكلا منها صارا ظالمين .
  - ١١- وسوسة الشيطان لهما ، وغرضه منهما ، وأسلوب خداعه لهما .
- ١٢- ذوقهما الشجرة المحرَّمة . وظهور سوءاتهما ، ومحاولتهما سترها بورق الجنة .
  - ١٣- نداء الله وتذكيره لهما بنصائحه .
  - ١٤- ندمهما على ما فعلا، واستغفارهما الله .
- ١٥- أمر الله بالهبوط إلى الأرض مع تحقق العدواة بينهم . واستقرارهم
   في الأرض .. والاستمتاع بها إلى حين معلوم .
- ١٦- إخبار الله لهم بما سيكون عليه حالهم في الأرض : حياة ، فموت ، فبعث .

\*\*\*

## \* عناصر القصة في سورة " طه " :

- ١ مدخل القصية .
- ٢- إخبار الله بأمره الملائكة بالسجود لآدم وامتثالهم الأمر .
  - ٣- مخالفة إبليس أمر ربه .
  - ٤- نصح الله لآدم وتحذيره له من الشيطان .
  - ٥- بيان النعم التي سينعم بها آدم وزوجه في الجنة .
    - ٦- وسوسة الشيطان لهما . وأسلوب خداعه .
- ٧- أكلهما من الشجرة المحرَّمة ، وظهور سوءاتهما ، ومحاولتهما سترها بورق الجنة .

٨- حكم الله على مسلك آدم حيث خالف هو وزوجه أمر الله وأطاعا إغـراء
 الشيطان لهما .

٩- اجتباء الله آدم . وتوبته عليه . وهدايته له .

١٠-أمر الله لهم بالهبوط وترقب هُداه ، فمن اتبع هُداه فهو في هدى وسعادة

، ومن أعرض عن هدى الله شقى في الدنيا . وساء مصيره في الآخرة .

\*\*\*

### \* عناصر القصة في سورة " الإسراء ":

١-إخبار الله بأمره الملائكة بالسجود لآدم وامتثالهم الأمر .

٢\_ مقولة إبليس ومحاجته ربه . مبرراً لماذا لم يسجد لآدم .

عناده وإعلانه لو أخر إلى يوم القيامة ليُضلن ذرية من كرم الله عليه \_\_
 يقصد آدم \_\_ إلا قليلا منهم .

٤\_ إمداد الله لإبليس في الغواية والإغواء ، متوعداً له ولمن تبعه بإدخالهم
 النار .

٥ ـ بيان أن وعد الشيطان لأوليائه ما هو إلا غرور .

٦\_ عصمة الله عباده \_ الأحقاء \_ من غواية إبليس ، وسلبه كل سلطان عليهم ؛ فهم في مأمن منه .

\* \* \*

### \* عناصر القصة في سورة " الحجر ":

١\_ مدخل القصنة .

٢\_ إخبار الله الملائكة أنه خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون .

٣\_ أمره الملائكة بالسجود له إذا سواه . وامتثالهم هذا الأمر .

٤\_ مخالفة إبليس أمر ربه .

٥ ـ سؤال الله ـ وهو أعلم ـ إيليس عن سبب مخالفته أمره بالسـجود لآدم عليه السلام .

- ٦\_ اعتذار إبليس وحجته .
- ٧\_ أمر الله إبليس بالخروج من الجنة وإحلال لعنة الله على إبليس.
  - ٨\_ طلب إبليس من الله أن يجعله من المنظرين إلى يوم البعث .
    - ٩\_ استجابة الله له .
- · 1 \_ عناد إبليس وإعلانه تزيين المعاصى وإغواء الناس إلا المخلصين من عباد الله .
  - ١١\_ إعلام الله إبليس بحصانة عباده المخلصين من إغوائه .
- ٢١ الله أعد لهم سبعة أبواب يدخلون من يتبع إبليس . وأن الله أعد لهم سبعة أبواب يدخلون منها النار لكل باب منها فريق مقسوم .

\* \* \*

- \* عناصر القصة في سورة " الكهف ":
- ١\_ إخبار الله بأمره الملائكة بالسجود لآدم وامتثالهم هذا الأمر .
  - ٧\_ مخالفة إيليس .
- ٣\_ إنكار أن يتخذ الناس إبليس وذريته أولياء من دون الله ، وهو لهم عدو .
  - ٤ ـ من يتخذ الشيطان وليًّا من دون الله ، فبئس البدل بدله .
- وبسورة الكهف تنتهى مصادر القصة في العهد المكي . وتبدأ مرحلة جديدة في العهد المدنى تتمثل في سورة البقرة .

\*\*\*

- \* عناصر القصة في سورة " البقرة " :
- ١\_ إخبار الله الملائكة أنه جاعل في الأرض خليفة .
- ٢\_ تعجب الملائكة من هذا الجعل ، وسببان لهذا التعجب .
  - ٣\_ رد الله عليهم .
  - ٤\_ تعليم الله آدم الأسماء كلها .

هـ عرضهم على الملائكة ، ومطالبتهم بالإنباء بأسمائهم على سبيل الاختبار المؤدى إلى العجز .

٦ ـ تنزيه الملائكة الله ، وتفويضهم الأمر إليه .

٧ ـ أمر الله آدم أن يخبرهم بالأسماء ، وامتثال آدم اللي هذا الأمر .

٨\_ استئثار الله بغيب السماوات والأرض ، وعلمه بظواهر الأمور
 وبواطنها .

٩\_ أمر الله الملائكة أن يسجدوا لآدم وامتثالهم هذا الأمر.

· ١ ــ مخالفة إبليس واستكباره وصيرورته من الكافرين ·

١١ ــ أمر الله آدم أن يسكن هو وزوجه الجنة وأن يتمتعا بما فيها من إنعام .

٢ - تحريم الله عليهما قربان شجرة فيها عينها لهما . فإن قرباها صارا ظالمين .

١٣ ـ إغواء الشيطان لهما ، وأكلهما من الشجرة المحرمة . وإخراجه لهما مما كانا فيه .

١٤ أمر الله لهم بالهبوط من الجنة إلى الأرض مع تحقق العداوة بينهم واستقرارهم في الأرض واستمتاعهم فيها إلى حين.

٥ ١ ــ تلقى آدم كلمات من ربه ، وتوبة الله عليه .

٦ - تكرار الأمر بالهبوط وترقب هدى الله فمن اتبع هدى الله آمن وسلم ،
 ومن عصاه أدخله النار وأخلده فيها .

\* \* \*

وبعد هذا التحليل لعناصر القصة في مصادرها الأصلية ننظر فيها على الوجه الآتي:

أولاً: المعانى المشتركة في جميع المصادر ، مـع التعرض لفروق الصياغة ما أمكن .

ثانياً: المعانى المشتركة في مجموعة دون أخرى ، مع التعرض لفروق الصياغة كذلك .

ثالثاً: المعاني التي لم تتكرر قط.

أولاً: المعانى المشتركة في جميع المصادر:

المتأمل في نصوص القصة في جميع مصادرها يدرك أن المعانى التي لـم يخل نص منها ـ بل هي مشتركة بينها كلها ـ هي المعاني الآتية :

- (أ) أمر الله الملائكة بالسجود لآدم.
  - (ب) امتثال الملائكة هذا الأمر.
    - (ج) مخالفة إبليس أمر ربه .

ففى سورة " البقرة " جاء قوله : ﴿ وَإِذْ قَلْنَا لَلْمُلْأَكُهُ السَّجَدُوا لَآدُمُ فَسَجَدُوا لِآدُمُ فَسَجَدُوا إِلاَ إِبِلْيِسَ أَبِي وَاسْتَكْبُرُ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ (١) .

وفى سورة " الأعراف " جاء قوله : ﴿ولقد خلقناكم ثم صورناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس لم يكن من الساجدين﴾ (٢) .

وفى سورة " الحسجر " جساء قوله : ﴿ وَإِذَ قَالَ رَبُّكُ لَلْمَلِائِكَةَ إِنَّى خَالَقَ بِشَراً مِن صلصال مِن حماً مسنون \* فإذا سويته ونفخت فيه من روحى فقعوا له ساجدين \* فسسجد الملائكة كلهم أجمعون \* إلا إبليس أبى أن يكون مع الساجدين ﴾ (٢) .

وفى سورة " الإسراء " جاء قوله : (وإذ قلنا للملائكة استجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس قال أأسجد لمن خلقت طيناً) (٤).

وفى سورة "طه "جاء قوله: (وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى ) (٦) .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٤. (٢) الأعراف: ١١.

<sup>(</sup>٣) الحجر : ٢٨ \_ ٣١ . (٤) الإسراء : ٢١ .

<sup>(</sup>٥) الكهف: ٥٠. (٦) طه: ١١٦.

وفى سورة "ص " جاء قوله: ﴿إِذْ قَالَ رَبِكُ لَلْمُلائكَةُ إِنِى خَالَقَ بِشُـراً مِنْ طَيْنَ \* فَإِذَا سُويِتُهُ وَنَفَحْتُ فَيْهُ مِنْ رُوحِى فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ \* فَسَـجِدُ الْمُلائكَةُ كُلُهُمُ أَجِمْعُونَ \* إِلا إِبْلِيسَ اسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنْ الْكَافُرِينَ ﴾ (١).

فهذه المعانى الثلاثة وردت \_ كما ترى \_ فى جميع المصادر لأنها العناصر الكبرى التى تدور حولها أحداث القصة .

ونلحظ من النظر في النصوص أن سجود الملائكة قد عطف بالفاء في جميع المواضع على القول لهم بالسجود ، وهذا يفيد سرعة امتثال الملائكة لأمر ربهم وأنهم لم يترددوا قيد أنملة .

أما مخالفة إبليس فقد صورت بصياغة مختلفة ففى سورة "البقرة": (Y) .

وفي سورة " الأعراف ": (لم يكن من الساجدين ) (").

وفي سورة " الحجر " : ﴿ إِلا إبليس أبي أن يكون مع الساجدين ﴾ (١) .

وفي سورة " الإسراء " : (قال أأسجد لمن خلقت طيناً) (٥) .

وفي سورة " الكهف " : (إلا إبليس كان من الجن ففسق عن أمر ربه) (١).

وفي سورة " طه " : (إلا إبليس أبي) (٧) .

وفي سورة " ص " : ﴿ إِلا إِبليس استكبر وكان من الكافرين ﴾  $^{(\wedge)}$  .

والتفنن في العبارة قد أفاد إسناد أقبح أوصاف الذم لِلَّعين إبليس.

<sup>(</sup>١) ص : ٧١ ــ ٧٤ . (٢) الأعراف : ١١ . (٣) الأعراف : ١١ .

<sup>(</sup>٤) الحجر : ٣١ . (٥) الإسراء : ٣١. (٦) الكهف : ٥٠ .

<sup>(</sup>٧) طه: ١١٦ . (٨) ص

كما نجد فروقاً \_ كذلك \_ فى التمهيد : ففى سورة " البقرة " لم يتقدم عليها تمهيد . أما فى سورة " الأعراف " فقد كان التمهيد صدر آية : ( ولقد خلقتاكم ثم صورناكم ) (1) ، ثم قال : (ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم ) والعطف ب " ثم " المفيدة للترتيب مع التراخى يدل على أن فى التعبير تجوزاً . إذ ليس المخلوق والمصور هم المخاطبين بل آدم عليه السلام ليصح الترتيب ، والمعنى : " خلقنا أباكم آدم طيناً غير مصور ثم صورناه بعد ذلك " .

والمجاز فيها مرسل والعلاقة المصححة هي المسببية . إذ وجود المخاطبين مسبب على وجود المراد بالحديث وهو آدم .

كذلك مُهِّد لها في سورة " الحجر " بالحديث عن خلق الجانَّ والإنسان: 
﴿ ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حماً مسنون \* والجانَّ خلقناه من قبل من نار السموم ) ثم قال: ﴿ وإذ قال ربك للملائكة إنى خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون ﴾ (٢).

أما في سورة " الإسراء " فلم يأت فيها تمهيد مثل سورة " البقرة " . وكذلك سورة " الكهف " وسورة " طه " تُقدّم القصة فيها تمهيد هو في الواقع إجمال بديع للقصة كلها ومدخل لسرد أحداثها بالغ الجودة : (ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسى ولم نجد له عزماً) (٢) . كان هذا هو مدخل القصة في سورة " طه " كما سردت بعده أحداثها سرداً محكماً .

وكذلك خلت سورة "ص " من التمهيد المباشر للقصة . وبذلك تكون القصة قد مُهِّدَ لها في ثلاث سور هي : " الأعراف \_ الحجر \_ طه" .

ولم يُمهّد لها تمهيداً مباشراً في أربع سور هي : البقرة \_ الإسراء \_ الكهف \_ ص " .

<sup>(</sup>۱) الأعراف: ۱۱ . (۲ / ۱۸ الحجر: ۲۱ / ۱۸ الحجر: ۲۱ / ۲۸ (۲ )

<sup>(</sup>٣) طه: ١١٥.

وكذلك نجد فروقاً في الأمر بالسجود . فتارة يكون بصريح المصر من الفعل " سجد " نفسه وذلك في خمس سور هي : البقرة \_ الأحراف \_ الإسراء \_ طه \_ الكهف .

أما في سورة الحجر والله \_ سبحانه وتعالى \_ أعلم .وسورة " ص " فلم يأت بالأمر الصريح من الفعل . بل تقدَّم عليه " أمر " من فعل آخر " وقع " وجعل السجود حالاً . من فاعل ذلك الفعل الذين هم الملائكة . ومن دقة النظم أن هذه العبارة جاءت في السورتين في سياق حديث واحد : (فياذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين) (١) .

ولعل السر في هذا التصرف \_ (فق عوا له ساجدين) بدلاً من : (اسجدوا لآدم) \_ أن التفصيل في هاتين السورتين في هذا الموضوع بالذات حيث قال : (فإذا سويته ونفخت فيه من روحي) بعد قوله في سورة الحجر: (إني خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون) وبعد قوله في سورة "ص " : (إني خالق بشراً من طين) .

إن هذا التفصيل فيه شرح أكثر لبيان قدرة الله سبحانه وتعالى وذلك أمر أدعى إلى تعظيم الله القادر والانكباب من على على الحياة تقديراً له حق قدرة ذلك لأن: (فقعوا له ساجدين) في معنى الانكباب الفورى وهو معنى زائد على مجرد الأمر الوارد في المواضع الأخرى: "اسجدوا لآدم ".

ويلاحظ \_ كذلك \_ أن إحدى هاتين العبارتين جاءت في سورة "ص " وسورة " ص " هذه هي أول سورة تحدثت عن القصة ، وهي مكية . فإن سورة الحجر مكية كذلك . والقوم في مكة شديدو العناد للإسلام . فناسب حالتهم هذه ، التفصيل في القول والاتجاه به نحو القوة . وذلك تكفلت به السورتان : سورة " ص " وسورة " الحجر ".

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الآية ٢٩ من سورة " الحجر " وهي نفس الآية ٧٢ من سورة " ص " .

#### \* ملاحظة جديرة بالتسجيل:

هذه خلاصة وجيزة لما اشترك من عناصر القصة في جميع المصادر . ونرى أن نذكر ملاحظة جديرة بالتسجيل هي أن الإشارة جاءت عابرة عن قصة آدم في سورة الكهف . وهي وإن اشتملت على العناصر الثلاثة التي لم يخل منها مصدر من مصادر القصة ، فإن جانب القصص غير ظاهر فيها .

وإنما جئ بها تمهيداً لإنكار أن يتخذ الناس إبليس وذريته أولياء من دون الله .. والعهد المكى لم يكن فى حاجة إلى تفصيل بعد أن تحدثت عنها خمس سور مكية فى تفصيل ووضوح .

لذلك جاءت آية " الكهف " لمحة عابرة إلى حديث طويل معلوم وذائع أمره . كما أن هذه السورة على وجازة ما جاء في آيتها من حديث القصية فإنها اشتملت على جديد لم بصرح به في غيرها . وذلك الجديد هو : (إلا إبليس كان من الجن فقسق عن أمر ربه) (١) . فنسبته إلى الجن . والحكم عليه بالفسق لم يرد إلا في آية " الكهف " .

وهذا يعطينا قيمة عظيمة هي أن القصية المتكررة في القرآن لم تخل من جديد وإن قصرت في موضع دون آخر .

## ثانيا \_ المعانى المشتركة بين مجموعة دون أخرى:

من المعانى المشتركة بين مجموعة دون أخرى : سؤال الله \_ سبحانه وتعالى \_ إبليس عن عدم امتثاله لأمره وما ترتب على ذلك من أمور .

وقد ورد هذا السؤال في ثلاثة مصادر:

الأول \_ فى سورة الأعراف ، قال سبحانه وتعالى : ﴿قَالَ مَا مَنْعُكُ أَلَا تُسجِدُ إِذْ أَمْرِتُكُ قَالَ أَنَا خَيْرِ مِنْهُ خُلْقَتْنَى مِنْ نَارِ وَخُلْقَتْهُ مِنْ طَيْنُ \* قَالَ فَاهْبَطُ مِنْهَا فَمَا يكون لك أِن تتكبر فيها فاخرج إنك من الصاغرين \* قال أنظرنك المنافرين \* قال فيما أغويتنى لأقعدن لهم إلى يوم يبعثون \* قال إنك من المنظرين \* قال فيما أغويتنى لأقعدن لهم

<sup>(</sup>١) الكهف : ٥٠ .

صراطك المستقيم \* ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين \* قال اخرج منها مذعوماً مدحوراً لمن تبعك منهم لأملأن جهنم منكم أجمعين ﴾ (١) .

الثانى فى سورة الحجر ، قال سبحانه وتعالى : ﴿ قال يا إبليس ما لك ألا تكون مع الساجدين \* قال لم أكن لأسجد لبشر خلقته من صلصال من حماً مسنون \* قال فاخرج منها فإنك رجيم \* وإن عليك اللعنة إلى يوم الدين \* قال رب فأنظرنى إلى يوم يبعثون \* قال فإنك من المنظرين \* إلى يوم الوقت المعلوم \* قال رب بما أغويتنى لأزينن لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين \* إلا عبادك منهم المُخْلصين \* قال هذا صراط على مستقيم \* إن عبادى ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين \* وإن جهنم لموعدهم أجمعين \* لها سبعة أبواب لكل باب منهم جنوع مقسوم ﴾ (١) .

الثالث في سورة "ص"، قال سبحانه وتعالى: ﴿قال يا إبلسيس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدى أستكبرت أم كنت من العالين \* قال أنا خير منه خلقتنى من نار وخلقته من طين \* قال فاخرج منها فإنك رجيم \* وإن عليك لعنتى إلى يوم الدين \* قال رب فَأَنْظِرْنِي إلى يوم يبعثون \* قال فإنك من المنظرين \* إلى يوم الوقت المعلوم \* قال فبعزتك لأغوينهم أجمعين \* إلا عبادك منهم المخلصين \* قال فالحق والحق أقول \* لأملأن جهنم منسك وممن تبعك منهم أجمعين ﴾ (٣).

والباحث يرى أن السؤال قد اختلف فى صياغته من موضع إلى آخر . وأنه قد ترتب عليه أمور :

١ اعـــتذار إبليس وحجتــه أنه مخــلوق من نار ، وآدم من طــــين
 مع اختلاف في الصياغة .

<sup>(</sup>۱) الأعراف: ۱۲ ــ ۱۸ . (۲) الحجر: ۳۲ ــ ٤٤ . (۳) ص: ۷۰ ــ ۸٥ .

٢\_ رد عليه من الله رافض لعذره وآمر له بالخروج أو الهبوط من الجنة ،
 منكر عليه أن يتكبر فيها ، موجب عليه اللعنة مع الاختلاف في طرق تعريف اللعنة . مرة بـ " الـ " . وأخرى بالإضافة إلى الله .

٣\_ طلب إبليس أن ينظره ربه إلى يوم البعث . واستجابة الله له .

٤\_ إعـــلان إبليــس \_ مقســماً مرة ومعللاً أخــرى \_ ليغــوين الناس إلا
 من يعصمه الله .

و\_ إعلام الله إبليس بحصانة عباده المخلصين . وتوعده لإبليس بأن يمــلاً
 منه جهنم وممن اتبعه أجمعين .

آب في المواضع الثلاثة فروقاً دقيقة في الصياغة . وفي تصوير المعانى سواء فيما قاله الله الله الإبليس أو فيما حكاه القرآن من مقولة اللعين .

٧\_ إن سورة الإسراء تشترك معها فيما ترتب على السؤال دون أن يرد فيها ذكر له ؛ لأن مقولة إبليس فيها نزلت منزلة إبائه السجود .

﴿إِلا إِبليس قال أأسجد لمن خلقت طيناً \* قال أرأيتك هذا الذي كرمت على لئن أخرتن إلى يوم القيامة لأحتنكن ذريته إلا قليلاً \* قال اذهب فمن تبعلك منهم فإن جهنم جزاؤكم جزاء موفوراً \* واستفزز من استطعت منهم بصوتك وأجلب عليهم بخيلك ورجلك وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم وما يعدهم الشيطان إلا غروراً \* إنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطان وكفي بربك وكيلاً) (١).

\* \* \*

#### ملاحظات:

وكذلك: إن هذه العناصر التي اشتركت فيها كل من سورة "الأعراف". وسورة "الحجر". وسورة "ص". وسورة "الإسراء". كان مهدها مكة ؛ لأن هذه السور مكية النزول. وحال القوم في مكة من الإعراض والصدود

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٢١-٥٦.

والجدل العقيم في محاربة الدعوة الجديدة تناسبه عناصر القصة المدكورة بما فيها من قوة وعنف في الرد على إبليس وتوعده بالعذاب هو ومن اتبعه ، كما أن رفض الحجة التي بني عليا اللعين اعتذاره وإهدارها من الأساس شبيه برفض الإسلام لدعاوى وحجج المعاندين من مشركي مكة .

كما نرى أن اختلاف الصياغة من موضع إلى آخر أمر اقتضاه المقام ولم يكن مجرد اتفاق .

ونضرب لذلك مثلاً: قال إبليس في سورة "الحجر "معتذراً عن مخالفته أمر ربه: ﴿ قال لم أكن لأسجد لبشر خلقته من صلصال من حما مسنون ﴾ (١) .. بينما نسب خلقه إلى الطين في كل من سورة " الأعراف" وسورة الإسراء وسورة "ص".

والطين سابق على الصلصال والحمأ المسنون. قال الراغب: "الصلصال تردد الصوت من الشيء الجاف ومنه قيل: صل المسمار، وسمّ الطين الجاف صلصالاً قال: (من صلصال كالفخار)، (من صلصال من حمأ مسنون) (٢).

فَأُوثر الصلصال في سورة "الحجر التقدمه في قوله تعالى: (إنى خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون) ("). ولعل إيثار هذا أيضاً على أن يقول: "من طين "لأن مبدأ خلق الإنسان هنا قوبل بمبدأ خلق الجان، ولما قال في خلق الجان: (من نار السموم) ناسب أن يكون المقابل له: (صلصال من حماً مسنون) لأن الطين إذا قوبل بالنار جف ويبس وسمع له صوت إذا حُرِّك.

<sup>(</sup>١) الحجر: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) المفردات : ص ٢٨٤ .

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٢٨.

ومما يؤيد هذا قوله في سورة الرحمن : (خلق الإنسان من صلصال كالفخار \* وخلق الجان من مارج من نار) (١) . فآثر الصلصال في مقابلة المارج الذي من نار .

أما إيثار الطين في " الأعراف" و "الإسراء" و "ص " فحيث لم يقتض المقام سواه و لأنه أسبق وجوداً من الصلصال .

هذا مثل أذكره للقياس ولبيان أن كل اختلاف في الصياغة إنما هو لسبب وداع وليس لمجرد التعبير الخالى من الدقائق والأسرار .

ومن المعانى التى اشتركت فيها مجموعة دون أخرى: أمرالله آدم وحواء أن يسكنا الجنة بعد طرد إبليس منها

وهذه مرحلة تالية في بناء القصة للمرحلة السابقة من مخالفة إباسيس وعناده وما ترتب عليها .

فننظر في مصادرها وصياعاتها:

### \* سكنى الجنة :

جاء أمر الله لآدم عليه السلام أن يسكن الجنة هو وزوجه في ثلاث سور: الأولى: " البقرة "، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وقلنا يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة وكُلا منها رغداً حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكرونا من الظالمين ﴾ (٢).

الثانية: "الأعراف "قال سبحانه وتعالى: ﴿وِيا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة فكلا من حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين ﴾ (") الثالثة: "طه "قال سبحانه وتعالى: ﴿فقلنا يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى(؛) \* إن لك ألا تجوع فيها ولا تعرى \* وأنك لا تَظْمَأُ فيها ولا تصحى) (٥).

<sup>(</sup>١) الرحمن : ١٤-١٥ . (٢) البقرة : ٣٥ . (٣) الأعراف : ١٩ .

ر ) و و (٤) الراجح في إفراد الخطاب هنا \_ كما أرى \_ هو أن آدم بما يحمل من مسئولية القوامة وتدبير أمر الأسرة يكون أول من يشعر بالشقاء .

<sup>(</sup>٥) طه: ١١٩-١١٧ .

ولعل أول ما يلاحظه الباحث في هذه النصوص الثلاثة أن الأمر بالسكني في الجنة جاء صريحاً في آيتي "البقرة والأعراف". وخولف ذلك في سورة "طه" ؛ لأن ما فيها نصح وتحذير لآدم وزوجه من إغواء الشيطان لهما ؛ لأنه لهما عدو. فجاء قوله تعالى : (فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى) دليلاً على تمكنهما من الجنة حيث نهاهما الله أن يخرجهما الشيطان منها.

وفى سورة طه \_ كذلك \_ تفصيل لمظاهر النعيم التى كانا ينعمان بها فى الجنة . ويقابل هذا التفصيل فى "البقرة والأعراف" الإذن لهما بأن يتمتعا بما شاءا حيث كانا فيها مع زيادة وصف الأكل ب " الرغد " في سورة البقرة .

كما يلاحظ أن آية البقرة قد صدرت بقوله : (وقلنا يا آدم ) ، أما الأعراف فقد خذف منها القول وصدرت بالنداء وحده : (ويا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة ) ، كما صدرت آية "طه " بالقول مسبوقاً بالفاء دون الواو كما في "البقرة " : (فقلنا يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك ) .

ولعل السر في ذلك أن القول في "البقرة "عطف على نظيره في صدر الآية السابقة: (وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا).

أما في سورة الأعراف فقد حُذف القول . وبُدىء في خطاب آدم بالنداء لأنه قد سبق عليه قوله تعالى : (قال اخرج منها مذعوما مدحوراً لمن تبعك منهم لأملأن جهنم منكم أجمعين) (١) . فلو قال بعده : "وقانا .. "لتوهم متوهم أن "قال "في الآية السابقة ليست من قول الله لإسناده إلى ضيمير الغائب وإسناد "قلنا "لضمير المتكلم ، وقد عرفنا حرص القرآن على إسناد القول إلى ضمير المتكلم في موضع الأمر بالسكني لآدم وزوجه .

والأظهر هنا أن الواو للاستثناف في: (ويا آدم اسكن) حتى تظهـر المغايرة التامة بين مأمور بالخروج مذءوماً مـدحوراً ، ومـامور بـالتمكن معززاً مكرماً .

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٨

أما العطف في سورة طه بـ " الفاء " : (فقلنا يا آدم إن هذا عدو لـك ولزوجك) فَلمَا في " الفاء " من الترتيب والتعقيب . وما تفيده كذلك من معنى السببية . إذ تقدَّم عليها امتناع إبليس عن السجود له .

فأبان العطف ب " الفاء " ترتب نصح الله لآدم على امتناع إبليس عن السجود . وأن ذلك حدث دونما فصل بين الامتناع والنصح ــ هذا من حيث الترتيب والتعقيب ــ أما من حيث السببية فإن كون إبليس ممتنعاً عن السجود لآدم . فذلك سبب في أنه عدوهما والحقود عليهما .

### \* وسوسة الشيطان لهما وما ترتب عليها:

وهذه المرحلة من القصة قد اشتركت في الحديث عنها مجموعة من السور: هي " البقرة " قال سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَرْلُهُمَا الشّيطان عنها فَأَخْرِجُهُما مما كاتا فيه وقلنا اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين \* فتلقى آدم من ربه كلمات فتاب عليه إنه هو التواب الرحيم ﴾ (١).

" الأعراف " قال سبحانه وتعالى: ﴿ فوسوس لهما الشيطان ليبدى لهما ما وورى عنهما من سوءاتهما وقال ما نهاكما ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين \* وقاسمهما إنى لكما لمن الناصحين \* فدلاهما بغرور فلما ذاقا الشجرة بدت لهما سوءاتهما وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة ﴾ (٢).

تلك هي مواضع ورود مرحلة وسوسة الشيطان لآدم وزوجه . حســداً منه وحقداً عليهما على أن بقيا في الجنة وطُرِد هو منها .

والذي نلاحظه هنا أمور:

أولاً: أن السورتين المكيتين اتفقتا في التفصيل والتعبير عن إغواء الشيطان لهما بالوسوسة ، بينما عبرت عنه السورة المدنية بالإزلال . كما جاءت فيها المعانى مجملة .

<sup>(</sup>١)البقرة: ٣٦ ــ ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٢٠ ــ ٢٢ .

ثانياً: أن التفصيل في كلتا السورتين المكيتين \_ مع اختصاص الأعراف بنصيب وافر فيه \_ صور لنا لقطات هامة هي : الغرض من الوسوسة \_ أسلوب الخداع الذي سلكه اللعين في الإضالال ، وهذا الأسلوب اعتمد على الإغراء والتأكيد بالقسم \_ بدو سوءات آدم و حواء \_ اجتهادهما في سترها بورق الجنة \_ تأنيب الله لهما على ما بدر منهما . ومخالفتهما نصحه .

ثالثاً: أن سورة "البقرة وطه "اتفقتا في الإشارة إلى توبة الله عن آدم واجتبائه له وانفردت سورة "الأعراف" بالحديث عن تندمهما ودعائهما ربهما بالمغفرة والرحمة . فكأن ما في "البقرة وطه "من الإشارة إلى التوبة واجتباء الله لآدم استجابة لذلك الدعاء الذي انفردت به "الأعراف" خاصة وأن كلاً من السورتين لله والبقرة للإعاراف ". إذ أن الأعراف هي السورة الثانية التي تحدثت عن قصة آدم بعد سورة "ص"، وهذا يفسر لنا سر التفصيل فيها لهذه المرحلة أكثر مما ورد في طه . وهي قسيمتها فيه ..

\* \* \*

### \*أمر الله لهم بالهبوط إلى الأرض:

وهذه مرحلة جاءت في بعض المصادر دون بعضها .. ومصادر ورودها : هي " البقرة " قال سبحانه وتعالى : (قلنا اهبطوا منها جميعاً فإما يأتينكم منى هدى فمن تبع هداى فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون \* والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ (١) .

" الأعراف " قال سبحانه وتعالى : ﴿قَالَ اهْبَطُوا بَعْضُكُم لَـبَعْضُ عَـدُو وَلَكُم فَى الأَرْضُ مستقر ومتاع إلى حين \* قال فيها تحيون وفيها تموتون ومنها تخرجون ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٨ \_ ٣٩ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٤- ٢٥.

"طه" قال سبحانه وتعالى: ﴿قال اهبطا منها جميعاً بعضكم لبعض عدو فإمّا يأتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى \* ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى \* قال رب لم حشرتنى أعمى وقد كنت بصيرا \* قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى \* وكذلك نجزى من أسرف ولم يؤمن بآيات ربه ولعذاب الآخرة أشد وأبقى ﴾ (١).

من التأمل والمقارنة بين هذه النصوص يخرج الباحث بما يأتى: أولاً: أن الأمر بـ "الهبوط " جاء بصيغة الجمع فى" البقرة والأعراف" ؟ لأن المخاطب ثلاثة: آدم وزوجه وإبليس.

وجاء بصيغة التثنية في "طه" . ولعل سره أن المأمور بالهبوط فريقان : آدم وزوجه فريق ، وإبليس فريق آخر .

ثانياً: أن الأمر في " البقرة وطه" قد افترن ضمير المخاطب فيه بالتوكيد بلفظ: " جميعاً " ولم يرد ذلك في الأعراف .

ثالثاً: أن التصريح بـ "ثبوت العداوة بينهم "أمر مشترك بين "الأعراف وطه "، أما آية " البقرة " هنا فقد خلت منه ؛ لأنها جاءت تأكيداً بالهبوط للآية التي قبلها . وفيها صرح الله بثبوت تلك العداوة . فاكتفى بها .

رابعاً: أن ترقب هدى الله قد صرح به في كل من " البقرة وطه " .. ولم يأت في " الأعراف " إطلاقاً .

خامساً: أن بيان أن من اتبع الهدى ﴿ فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ ، أو: ﴿فلا يضل ولا يشقى ﴾ من خصائص سورتى "البقرة وطه" مع اختصاص " طه"بشئ من التفصيل إذا ما قهورنت " بالبقرة " . هذا البيان لم يرد في " الأعراف " ؛ لأنه تابع لترقب الهدى الذي لم يرد فيها كما مر .

<sup>(</sup>۱) طه: ۱۲۳ ـ ۱۲۲ .

سادساً: التصريح بـ: " الاستقرار في الأرض والتمتع فيها إلى حـين " من خصائص سورتي " البقرة والأعراف " . مع اختصاص " الأعراف " بشرح تفصيلي لأدوار سنة الله التي سيخضعون لها في الأرض قال : (فيها تحيون وفيها تموتون ومنها تخرجون ) (١) .

ولكل من هذه الفروق دواع ومقتضيات يطول بنا الحديث لو تتبعناها على أن هناك فروقاً دقيقة بين الألفاظ المتقابلة في هذه المواضع. نضرب مثلاً بواحد منها:

فقد جاء في سورة " البقرة " : (..فمن تبع هداى ) (7) . وجاء في سورة طه : (فمن اتبع هداى ) (7) .

الفعل " تبع " مخفف فى " البقرة " ومشدد فى "طه" . يقول جماعة : إن تشديد الاتباع لسبق التصريح بمعضية آدم . وقد سبقه أيضاً الاتباع مشدداً فى نفس السورة فى قوله تعالى : ﴿يومئذ يتبعون الداعى لا عوج له ﴾ (١) . وفى توجيه التشديد وعدمه آراء أخر لعل هذا أقواها .

وتوجيه آخر أراه حريًّا بالقبول ، هو أن القرآن في مكة كان يتجه كثيراً نحو القوة والعنف لغلظة القوم وتماديهم في الضلال . بخلاف المدنى الذي يميل إلى الهدوء والشرح والتفصيل .

هذه آخر مرحلة يتحدث عنها العهد المكى ــ مرحلة الهبوط مـن الجنـة والاستقرار في الأرض ــ وقد اشترك العهد المدنى معه فــ بيان هـذه المراحل مع الفروق التي لحظناها بين النصوص جميعاً.

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) طه : ١٢٣ .

<sup>(</sup>٤) المناهج الجديدة في تفسير آيات الله المجيدة ٧٩ ـــ الدكتور عبد الغنى الراجحي ـــ والآية من ســـورة طه: ١٠٨.

لكن بقى هناك شئ مهم . ومهم جداً لم ترد إليه إشارة واحدة فى العهد المكى ، وإنما استأثر به العهد المدنى . شئ مهم تكاد حكاية القصدة فى المدينة تختلف به عن حكايتها فى مكة اختلافاً أساسيًّا وهو أن العهد المدنى قد أضاف جديداً إلى هذه القصة .. فما هو ذلك الجديد ؟

#### \* الجديد في القصة في العهد المدنى:

إن الجديد الذي ورد في العهد المدنى عناصر بارزة في القصة أرجأها الله تعالى فلم ترد في المكي . وهي تتمثل فيما يلي :

أولاً: جاء فيه أنه قال للملائكة: ﴿إِنَّى جَاعَلُ فَى الأَرْضُ خَلَيْفَةَ﴾ (١) ولم يقل لهم كما قال في المكى: ﴿إِنَّى خَالَقَ بِشُراً مِنْ طَيْنَ﴾ (٢) . \_ مثلاً \_ كما في سورة " ص " .

وجعل آدم خليفة مرحلة أرقى من خلقه ولاحقة به في الوجود .

ثانياً : جاء فيه أن الملائكة تُعجبوا من هذا الجعل وبنوا تعجبهم على وصفين في المجعول . ووصفين فيهم .

أما الوصفان اللذان في المجعول: فكونه مفسداً في الأرض وسافكاً للدماء وأما الوصفان اللذان فيهم: فكونهم مسبحين بحمد الله ومقدسين له ، فردً الله عليهم بأنه يعلم ما لا يعلمون .

ثالثا: وجاء فيه تعليم الله آدم الأسماء كلها و مسمياتها وأعده بذلك لمباراة بينه وبين الملائكة ليتحقق له الانتصار عليهم .

رابعاً: وجاء فيه أن الله عرض المسميات على الملائكة وطلب منهم أن ينبئوه بها فلم يستطيعوا وفوّضوا الأمر إلى الله مسبحين له .

خامساً: وجاء فيه أن الله أمر آدم أن ينبئهم بالأسماء ففعل . فلما أنبأهم بأسمائهم قال الله لهم: (ألم أقل لكم إنى أعلم غيب السموات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون) (٣) .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٠.

<sup>(</sup>۲) ص : ۲۱ .

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٣٣ .

وأول ما يلاحظه الباحث \_ هنا \_ أن نص السورة البقرة حين اشتمل على معان جديدة لم ترد في غيره قبلاً. كما وضحناها آنفاً. واشتمل على معان تحدثت عنها السور المكية ، فإنه في بناء القصة في المدينة قدم القرآن المعانى الجديدة ، وبعد الفراغ منها ساق المعانى التي وردت في العهد المكي . وبذلك اكتمل بناء القصة ولم يعد فيها موضع الإضافة جديدة .

فى المدنى كانت عبارة: ﴿إِنَّى جَاعَلَ فَى الأَرْضَ خَلَيْفَةَ﴾ (١) بديلاً عن عبارة: ﴿إِنَّى جَاعَلُ فَى الأَرْضُ خَلَيْفَةً﴾ (١) .

لأن العهد المكى كان عهد تكوين في كل شيء .. تكوين المعقيدة الصالحة ، تكوين المخلق الإنسانية الفاضلة ، تكوين اجماعة تؤمن بالحق وترفض الباطل . فناسبه من قصة آدم المستول مراحل التكوين الأولى . مراحل الخلق والإيجاد من الطين أو الصلصال والحمأ المسنون .

أما " الجعل " فمناسب للعهد المدنى لأنه طور لاحق للإيجاد والخلق . ولأن مفعوله خليفة ، والخلافة مجعولة لآدم متنقلة فى ذريته جيلاً بعد جيل؛ لأن فى الجعل معنى التحويل من شىء إلى شىء .

قال العلامة العمادي (٢) في تفسير أول سورة الأنعام:

"والجعل هو الإنشاء والإبداء كالخلق . خلا أنه مختص بالإنشاء التكويني وفيه معنى التقدير والتسوية . وهذا عام له كما في قوله تعالى : (وجعل الظلمات والنور) (أ) ، والتشريع كما في قوله سبحانه وتعالى : (ما جعل الله من بحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام) (٥) . وأيًا ما كان فهو إنباء عن ملابسة مفعوله بشيء آخر يكون فيه أو له أو منه ".

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠ .

<sup>.</sup> ۲۱ ص (۲) ص ۲۱ .

<sup>(</sup>٣) هو العلاُّمة أبو السعود صاحب التفسير المشهور بـــ " إرشاد العقل السليم " .

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ١. (٥) المائدة : ١٠٣

فالخلق لا يُطلق إلا على الإيجاد والإبداع . أما الجعل فقد يُستعمل في معنى الخلق . وقد يفارق ذلك المعنى إلى معان أخرى كما ذكره العمادى . ولذلك وضع بإزاء الخلافة لأن الخلافة مجعولة لا مخلوقة .

ومن ملاءمات القصة في " البقرة " للعهد المدنى أن اليهود كانوا في المدينة وهم أهل كتاب . ولهم بماضى الأمم وحقائق الخلق دراية . فجاءهم القرآن بتفاصيل دقيقة من جعل الخلافة لآدم . ومحاورة الملائكة ربهم . وتعليم آدم الأسماء ، وعجز الملائكة عن التنبؤ بها ، وتحقيق ذلك لآدم .

ومن تلك الملاءمة أيضاً قوله سبحانه وتعالى: ﴿إِنْسَى أَعْلَمُ عَيْبِ السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ وَأَعْلَمُ مَا تَبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ﴾ (١).

فهذه العبارة تؤدى إلى جانب المقصود منها معنى آخر هو تهديد ظاهرة النفاق التي جدَّت في المدينة ولم تعرف عنها مكة شيئاً.

فيها تهديد لهم بكشف أسرارهم وإظهار خفاياهم ؛ لأن النفاق يقوم على كتمان الكفر وإظهار الإيمان والطاعة .

\* \* \*

### \* ملاحظة مهمة أخرى:

ومن الملاحظات المهمة في نصوص القصة كلها في جميع مصادرها أن بعض المعانى تُذكر مع بعض معين . فإذا لم يُذكر ذلك البعض المعين لم يذكر \_ كذلك \_ ما جرى المنهج القرآنى على ذكره معه .

فسؤال الله إبليس عن عدم السجود يُذكر معه بعد اعتذاره طلب إبليس من ربه أن يجعله من المنظرين . ويُذكر معه \_ كذلك \_ إعلن إبليس تصديه لإضلال الناس إلا عباد الله المَخْلَصين .

وهذا المعنى جاء في كل من سور "ص " \_ و "الحجر " \_ و "الإسراء " . ولم يرد في هذه السور الثلاث الأمر لهم بالهبوط من الجنة إلى الأرض .

<sup>(</sup>١) البقرة :٣٣

وإذا ذُكر الهبوط من الجنة إلى الأرض ، ذُكر معه ترقب الهُدى . فمن التبعه هَداه إلى الحق . ومن خالفه هلك .

وقد ذُكر هذا المعنى في سورتى "البقرة "و"طه ". ولم يختلف هذا المنهج إلا في الأعراف حيث ذُكر فيها الهبوط ولم يُذكر ترقب الهدى . ولعل السر في ذلك أن "طه " نزلت بعد " الأعراف " مباشرة فأرجىء ذلك إليها .

كذلك فإن إعلان توبة الله على آدم عليه السلام قرينة ذكر الهُدى وترقبه ذلك في " البقرة " و " طه ".

إن المنهج القرآنى يسير على اعتبارات دقيقة فى بناء القصية وائتلاف أجزائها ، وتظهر هذه الجوانب الحكيمة كلما أطال الباحث النظر فى نصوصه وقارن ودرس واستنتج .

وفوق هذه العناصر المشتركة بين كل النصوص ، ثم المشتركة بين مجموعة دون أخرى ، نجد لكل ملامح خاصة لم تأت فيما عداه . فما هي إذن ؟

\* \* \*

### ثالثاً: الملامح الخاصة بكل مصدر من مصادر قصة آدم:

نضرب مثلاً ، ولا نستقصى . وليكن ذلك بحسب وضع السور في المصحف ولنبدأ بسورة " البقرة " .

إن العهد بهذه السورة ليس ببعيد . إذ يكاد ما جاء بها يكون ملامح خاصة لها .. فليس فيها مكرر سوى أمر السجود والهبوط وترقب الهُدَى . وما عدا ذلك فخاص بها .

وسورة " الأعراف " : اخْتُصت بذكر تندم آدم وحواء ودعائهما الله بالمغفرة والرحمة وإلا كانا من الخاسرين .

وسورة " الحجر " : اختصت بذكر الصلصال والحمأ المسنون . وبذكر الأبواب السبعة للنار وأن لكل باب جزءاً مقسوماً .

وسورة "الإسراء": اختصت بوضع مقولة إبليس موضع إبائه السجود . وبالتصريح بحقده على آدم: ﴿ أَرَأَيتُكُ هذا الذي كرمت على ً (١) . وبالإمداد له في الضلال ، وأن يجلب عليهم بخيله ورَجّلِه ، وأن يشاركهم في الأموال والأولاد . وأن وعده لهم ما هو إلا غرور .

وسورة " الكهف": اختصت بوصف إبليس بأنه كان من الجن وأنه فسق عن أمر ربه وبإنكار أن يتخذ هو وذريته أولياء من دون الله .

وسورة "طه": اختصت بإجمال جامع ورد على وجه التمهيد للقصة: ﴿ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسى ولم نجد له عزماً ﴾ (٢).

وبتفصيل النعيم الذي سيلقاه آدم وحواء في الجنة . وبأن الله اجتبى آدم و هداه .

وسورة "ص": اختصت بقوله سبحانه وتعالى: (لما خلقت بيدى ) (٢) . . إلى غير هذه الأمور التي يطول بنا الحديث لو تتبعناها جزئية جزئية . وكم في هذه النصوص من الحكم والأسرار!

\* \* \*

أولاً: أن الاختلاف راجع في الأغلب إلى اختلاف الأحوال . ففي كل عبارة جاءت على نهج معينً رعاية ومناسبة لمقام الحديث . ويتصل بهذا المظهر من مظاهر التحدي حيث يكون المعنى الأصلى واحداً . وتحدث بتكراره زيادات ومعان ثانية لم يزد بها إلا حلاوة وطلاوة .

على خلاف المعهود في بلاغة الناس . فإن التكرار فيه يُعَرِّضه للقوة والضعف والتهافت وإن وُقِّق في موضع خُذِلَ وسقط في موضع آخر .

ثانياً: الفروق اللفظية التي يجئ عليها المكرر عندما نبحث عن أسرارها يتجلى لنا بوضوح لماذا آثر القرآن لفظاً على لفظ وأسلوباً على أسلوب ؟ مما يؤدى في النهاية إلى الإقرار اليقيني بإعجاز القرآن .

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) طه: ١١٥ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٥٠ .

ثالثاً: يقول الإمام البقاعي في تفسيره سورة "البقرة ": "إن المقصود من حكاية القصص في القرآن إنما هي المعاني. فلا يضر اختلاف اللفظ إذا أدى جميعها ولم يكن هناك تناقض. فإنها كانت حين وقوعها بأوفي المعاني، ثم إن الله تعالى يعبر لنا في كل سورة يذكر القصية فيها بالألفاظ المناسبة للمعاني، ويطرح ما لا يقتضيه المقام (١).

\* \* \*

#### \* خلاصة :

ذلك هو جانب التكرار في القرآن الكريم . فأين موضع العيب فيما جاء في القرآن مكرراً ؟

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المناهج الجديدة في تفسير آيات الله المجيدة ص ٣٦- الدكتور عبد الغني الراجحي .

#### الشبهة التاسعة

# الكالم المنسوخ

النسخ في اللغة هو الإزالة والمحو ، يقال : نسخت الشمس الظل ، يعنى أز الته ومحته ، وأحلت الضوء محله .

ثم تطورت هذه الدلالة فأصبح النسخ يطلق على الكتابة ، سواء كانت نقلاً عن مكتوب ، أو ابتدأها الكاتب بلا نقل .

والنُّساخ أو الوراقون هم جماعة من محترفي الكتابة كانوا ينسخون كتب العلماء (ينقلون ما كتب فيها في أوراق جديدة في عدة نسخ ، مثل طبع الكتب الآن ) ٠

أما النسخ في الشرع فله عدة تعريفات أو ضوابط ، يمكن التعبير عنها بالعبارة الآتية:

" النسخ هو وقف العمل بحُكم أَفَادَه نص شرعى سابق من القرآن أو من السنة ، وإحلال حكم آخر محله أفاده نص شرعي آخر لاحق من الكتاب أو السنة ، لحكمة قصدها الشرع ، مع صحة العمل بحكم النص السابق ، قبل ورود النص اللاحق (١) والنسخ موجود بقلة في القرآن الكريم ، مثل نسخ حبس الزانيات في البيوت حتى الموت ، وإحلال الحكم بالجلد مائة ، والرجم حتى الموت محل ذلك الحبس  $(^{\Upsilon})$  .

النسخ و وروده في القرآن ، على أن القرآن ليس وحياً من عنـــد الله . ونذكر هنا عبارة لهم صورّروا فيها هذه الشبهة :

<sup>(</sup>١) هذا التعريف راعينا فيه جمع ما تفرق في غيره من تعريفات الأصوليين مسع مراعاة السدقائق

والوضوح.

<sup>(</sup>٢) الجلد ورد في القرآن كما سيأتي . أما الرجم فقد ورد قوليا وعمليا في السنة ، فخصصت الجلد بغيــر المحصنين .

" القرآن وحده من دون سائر الكتب الدينية ، يتميز بوجود الناسخ والمنسوخ فيه ، مع أن كلام الله الحقيقي لا يجوز فيه الناسخ والمنسوخ ؛ لأن الناسخ والمنسوخ في كلام الله هو ضد حكمته وصدقه وعلمه ، فالإنسان القصير النظر هو الذي يضم قوانين ويغيرها ويبدلها بحسب ما يبدو له من أحوال وظروف .

لكن الله يعلم بكل شئ قبل حدوثه . فكيف يقال إن الله يغير كلامه ويبدله وينسخه ويزيله ؟

ليس الله إنساناً فيكذب ، ولا ابن إنسان فيندم ؟!

#### \* الرد على الشبهة:

نحن لا ننكر أن فى القرآن نسخاً ، فالنسخ موجود فى القرآن بين ندرة من الآيات ، وبعض العلماء المسلمين يحصرها فيما يقل عن أصابع اليد الواحدة ، وبعضهم ينفى نفياً قاطعاً ورود النسخ فى القرآن (١).

أما جمهور الفقهاء ، وعلماء الأصول فيقرونه بــلا حــرج ، وقــد خصصوا للنسخ فصولاً مسهبة في مؤلفاتهم في أصول الفقه ، قل مــن لــم يذكره منهم قدماء ومحدثين . والذي ننكره ــ كذلك ــ أن يكون وجود النسخ في القرآن عيباً أو قدحاً في كونه كتاباً منزلاً من عند الله . ذلك ظن الــذين كفروا ، فويل للذين كفروا من النار .

إن الناسخ والمنسوخ في القرآن ، كان إحدى السمات التربوية والتشريعية ، في فترة نزول القرآن ، الذي ظل يربى الأمة ، وينتقل بها من طور إلى طور ، وفق إرادة الله الحكيم ، الذي يعلم المفسد من المصلح ، وهو العزيز الحكيم .

أما ما ذكرتموه من آيات القرآن ، ساخرين من مبدأ الناسخ والمنسوخ فيه فتعالوا اسمعوا الآيات التي ذكرتموها في جداول المنسوخ والناسخ وهي قسمان :

أحدهما فيه نسخ فعلاً ( منسوخ وناسخ ) .

<sup>(</sup>١) منهم الدكتور عبد المتعال الجبرى وله فيه مؤلف خاص نشرته مكتبة وهبة بالقاهرة ، والدكتور محمــد البهى ومنهم الشيخ محمد الغزالي .

وثانيهما لا ناسخ فيه ولا منسوخ فيه ، ونحن نلتمس لكم العذر في هذا آ " الخلط " لأنكم سرتم في طريق لا تعرفون كيفية السير فيه .

### القسم الأول: ما فيه نسخ:

من الآيات التى فيها نسخ ، وذكروها فى جدول الناسخ والمنسوخ الآيتان . التاليتان : ( واللاتى يأتين الفاحشة من نسائكم فاستشهدوا عليهن أربعة منكم فإن شهدوا فأمسكوهن فى البيوت حتى يتوفاهن الموت أو يجعل الله لهن سبيلا ) (١) .

ثم قوله تعالى : ( الزانية والزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ولا تأخذكم بهما رأفة فى دين الله (Y) .

هاتان الآيتان فيهما نسخ فعلاً ، والمنسوخ هو حكم الحبس في البيوت للزانيات حتى يَمُتْنَ ، أو يجعل الله لَهُنَّ حكماً آخر .

وكان ذلك في أول الإسلام . فهذا الحكم حكم حبس الزانية في البيت من مرعه الله عن وجل أوماً في الآية نفسها إلى أنه حكم مؤقت ، له زمان محدد في علم الله أزلا . والدليل على أن هذا الحكم كان في علم الله مؤقتاً ، وأنه سيحل حكم آخر محله في النزمن الذي قدره الله عن وجل هو قوله : (أو يجعل الله لهن سبيلا) . هذا هو الحكم المنسوخ الآن وإن كانت الآية التي تضمنته باقية قرآناً يتلي إلى يوم القيامة .

أما الناسخ فهو قوله تعالى في سورة "النور" في الآية التي تقدمت ، وبين الله أن حكم الزانية والزاني هو مائة جلدة ، وهذا الحكم ليس عامًا في جميع الزناة. بل في الزانية والزاني غير المحصنين. أما المحصنان ، وهما اللذان سبق لهما الزواج فقد بينت السنة قوليًّا وعمليًّا أن حكمهما الرجم حتى الموت.

وليس في ذلك غرابة ، فتطور الأحكام التشريعية ، ووقف العمل بحكم سابق ، وإحلال حكم آخر لاحق محله مما اقتضاه منهج التربية في الإسلام . ولا نزاع في أن حكم الجلد في غير المحصنين ، والرجم في الزناة المحصنين ، أحسم للأمر ، وأقطع لمادة الفساد .

وليس معنى هذا أن الله حين أنزل عقوبة حبس الزانيات لم يكن يعلم أنه سينزل حكماً آخر يحل محله ، وهو الجلد والرجم ــ حاشا لله .

 <sup>(</sup>۲) النساء : ۱۰ .
 ۲ . النور : ۲ .

والنسخ بوجه عام مما يناسب حكمة الله وحسن تدبيره ، أمَّا أن يكون فيه مساس بكمال الله . فهذا لا يتصوره إلا مرضى العقول أو المعاندين للحق الأبلج الذي أنرله الله وهذا النسخ كان معمولاً به في الشرائع السابقة . على شريعة الإسلام .

ومن أقطع الأدلة على ذلك ما حكاه الله عن عيسى \_ عليه السلام \_ فى قوله لبنى إسرائيل : ( ولأحل لكم بعض الذى حُرِّم عليكم) (١) .

وفى أناجيل النصارى طائفة من الأحكام التى ذكروها وفيها نسخ لأحكام كان معمولاً بها في العهد القديم .

ومثيروهذه الشبهات \_ ضد القرآن \_ يعرفون جيداً وقوع النسخ بين بعض مسائل العهد القديم والعهد الجديد . ومع هذا يدعون \_ بإصرار \_ أن التوراة والأناجيل \_ الآن \_ منطابقان تمام الانطباق (٢) .

ومن هذا القسم \_ أيضاً \_ الآيتان الآتيتان :

( يا أيها النبى حرض المؤمنين على القتال إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين وإن يكن منكم مائة يغلبوا ألفاً من الذين كفروا بأنهم قوم لا يفقهون (٣).

وقوله تعالى : ( الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفاً فسإن يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين وإن يكن منكم ألف يغلبوا ألفين بسإذن الله والله مع الصابرين) (1).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر كتابنا " الإسلام في مواجهة الاستشراق العالمي " طبعة دار الوفاء .

<sup>(</sup>٣)الأنفال : ٦٥ .

<sup>(</sup>٤)الأنفال: ٢٦ .

والآيتان فيهما نسخ واضح. فالآية الأولى توجب مواجهة المؤمنين لعدوهم بنسبة (١: ١٠)، والآية الثانية توجب مواجهة المؤمنين للعدو بنسبة (١: ٢).

وهذا النطور التشريعي قد بين الله الحكمة التشريعية فيه ، وهي التخفيف على جماعة المؤمنين في الأعباء القتالية فما الذي يراه عيباً فيه خصوم الإسلام ؟

لو كان هؤلاء الحسدة طلاب حق مخلصين لاهتدوا إليه من أقصر طريق ، لأن الله \_ عزوجل \_ لم يدع مجالاً لريبة يرتابها مرتاب في هاتين الآيتين . لكنهم يبحثون عن " العورات " في دين أكمله الله وأتم النعمة فيه ، ثم ارتضاه للناس ديناً .

وقد قال الله في أمثالهم:

﴿ ولو نزلنا عليك كتاباً في قرطاس فلمسهوه بأيديهم لقال الذين كفروا إن هذا إلا سحر مبين ﴾ (١) .

ومن هذا القسم \_ أيضاً \_ الآيتان الآتيتان :

﴿ والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً وصيةً لأزواجهم متاعاً إلى الحول غير إخراج ... ﴾ (٢) .

وقوله تعالى : ( والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشراً ...) (٣) .

أجل ، هاتان الآيتان فيهما نسخ ؛ لأن موضوعهما واحد ، هو عدة المتوفى عنها زوجها .

الآية الأولى: حددت العدة بعام كامل .

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٧ .

<sup>(</sup>٢)البقرة : ٢٤٠

<sup>(</sup>٣) البقرة :٢٣٤ ،

والآية الثانية : حددت العدة بأربعة أشهر وعشر ليال . والمنسوخ حكماً لا تلاوة هو الآية الأولى ، وإن كان ترتيبها في السورة بعد الآية الثانية .

والناسخ هو الآية الثانية ، التي حددت عدة المتوفى عنها زوجها بأربعة أشهر وعشر ليال ، وإن كان ترتيبها في السورة قبل الآية المنسوخ حكمها .

وحكمة التشريع من هذا النسخ ظاهرة هي التخفيف ، فقد استبعدت الآية الناسخة من مدة العدة المنصوص عليها في الآية المنسوخ حكمها ثمانية أشهر تقريباً ، والمعروف أن الانتقال من الأشد إلى الأخف ، أدعى لامتثال الأمر ، وطاعة المحكوم به .. وفيه بيان لرحمة الله \_ عز وجل \_ لعباده . وهو هدف تربوى عظيم عند أولى الألباب .

#### القسم الثاني:

أما القسم الثانى ، فقد ذكروا فيه آيات على أن فيها نسخاً وهى لا نسخ فيها ، وإنما كانوا فيها حاطبى ليل ، لا يفرقون بين الحطب ، وبين الثعابين ، وكفى بذلك حماقة .

وها نحن نعرض نموذجين مما حسبوه نسخاً ، وهو أبعد ما يكون عن النسخ .

• النموذج الأول:

﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي﴾ (١) .

( قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (7).

زعموا أن بين هاتين الآيتين تناسخاً ، إحدى الآيتين تمنع الإكراه في الدين ، والأخرى تأمر بالقتال والإكراه في الدين وهذا خطأ فاحش ، لأن قوله تعالى ( لا إكراه في الدين) سلوك دائم إلى يوم القيامة .

والآية الثانية لم \_ ولن \_ تنسخ هذا المبدأ الإسلامي العظيم ؛ لأن موضوع هذه الآية "قاتلوا "غير موضوع الآية الأولى: ( لا إكراه في الدين).

لأن قوله تعالى: (قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ) له سبب نزول خاص . فقد كان اليهود قد نقضوا العهود التى أبرمها معهم المسلمون . وتآمروا مع أعداء المسلمين للقضاء على الدولة الإسلمية في المدينة ، وأصبح وجودهم فيها خطراً على أمنها واستقرارها . فأمر الله المسلمين بقتالهم حتى يكفوا عن أذاهم بالخضوع لسلطان الدولة ، ويعطوا الحزبة في غير استعلاء .

أجل: إن هذه الآية لم تأمر بقتال اليهود لإدخالهم في الإسلام. ولو كان الأمر كذلك ما جعل الله إعطاءهم الجنزية سبباً في الكف عن قتالهم، ولاستمر الأمر بقتالهم سواء أعطوا الجزية أم لم يعطوها، حتى يُسلموا أو

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٢٩ .

يُقتلوا وهذا غير مراد ولم يثبت في تاريخ الإسلام أنه قاتل غير المسلمين لإجبارهم على اعتناق الإسلام .

ومثيرو هذه الشبهات يعلمون جيداً أن الإسلام أقر اليهود بعد الهجرة الى المدينة على عقائدهم ، وكفل لهم حرية ممارسة شعائرهم ، فلما نقضوا العهود ، وأظهروا خبث نياتهم قاتلهم المسلمون وأجلوهم عن المدينة .

ويعلمون \_ كذلك \_ أن النبى على عقد صلحاً سلميًّا مع نصارى تغلب ونجران ، وكانوا يعيشون في شبه الجزيرة العربية ، شم أقسرهم عقائسهم النصرانية وكفل لهم حرياتهم الاجتماعية والدينية .

وفعل ذلك مع بعض نصارى الشام . هذه الوقائع كلها تعلن عن سماحة الإسلام ، ورحابة صدره ، وأنه لم يضق بمخالفيه في الدين والاعتقاد .

فكيف ساغ لهؤلاء الخصوم أن يفتروا على الإسلام ما هو برئ منه ؟ إنه الحقد والحسد . ولا شيء غيرهما ، إلا أن بكون العناد .

#### • النموذج الثاني:

( يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبيسر ومنافع النساس وإثمهما أكبر من نفعهما) (١) .

﴿ إِنَّمَا الْحُمْ والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه ﴾ (٢) .

والآيتان لا ناسخ ولا منسوخ فيهما . بل إن في الآية الثانية توكيداً لما في الآية الأولى ، فقد جاء في الآية الأولى : " فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما "

شم أكدت الآية الثانية هذا المعنى : (رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه ) فأين النسخ إذن ؟ .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢١٩ .

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٩٠ .

أما المنافع فى الخمر والميسر ، فهى : أثمان بيع الخمر ، وعائد التجارة فيها ، وحيازة الأموال فى لعب الميسر " القمار " وهى منافع خبيثة لم يقرها الشرع من أول الأمر ، ولكنه هادنها قليلاً لما كان فيها من قيمة فى حياة الإنسان قبل الإسلام ، ثم أخذ القرآن يخطو نحو تحريمها خطوات حكيمة قبل أن يحرمها تحريماً حاسماً ، حتى لا يضر بمصالح الناس

وبعد أن تدرج في تضئيل دورها في حياة الناس الاقتصادية وسد منافذ رواجها ، ونبه الناس على أن حسم الأمر بتحريمها آت لا محالة وأخذوا يتحولون إلى أنشطة اقتصادية أخرى ، جاءت آية التحريم النهائي في سورة المائدة هذه: (رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون) هذه هي حقيقة النسخ وحكمته التشريعية ، وقيمته التربوية ومع هذا فإنه نادر في القرآن .

#### الشبهة العاشرة

## الكلام الغريب

فى القرآن كثير من الكلمات الغريبة ، وهاكم بعضاً منها : فاكهة وأبّا ، غسلين ، حنانا ، أوّاه ، الرقيم ، كلالة ، مبلسون ، أخبتوا ، حنين ، حصحص ، يتفيؤا ، سربا ، المسجور ، قمطرير ، عسعس ، سجيل ، الناقور ، فاقرة ، استبرق ، مدهامتان ..

ونحن نسأل: أليست هذه الألفاظ الغريبة مضالفة للسليم من الإنشاء .. ؟!

### \* الرد على الشبهة:

لا وجود في القرآن لكلمة واحدة من الغريب حقًا ، كما يعرفه اللغويــون والنقاد .

فالغريب \_ الذي يعد عيباً في الكلام ، وإذا وجد فيه سلب عنه وصف الفصاحة والبلاغة \_ هو ما ليس له معنى يفهم منه على جهة الاحتمال أو القطع ، وما ليس له وجود في المعاجم اللغوية و لا أصل في جذورها .

والغريب بهذا المعنى ليس له وجود فى القرآن الكريم ، ولا يحتج علينا بوجود الألفاظ التى استعملت فى القرآن من غير اللغة العربية مثل : استبرق ، وسندس ، واليم ، لأن هذه الألفاظ كانت مأنوسة الاستعمال عند العرب حتى قبل نزول القرآن ، وشائعة شيوعة ظاهراً فى محادثاتهم اليومية وكتاباتهم الدورية .

وهى مفردات وليست تراكيب . بل أسماء مفردة لأشخاص أو أماكن أو معادن أو آلات .

ثم إنها وإن لم تكن عربية الأصل ، فهى بالإجماع بعربية الاستعمال . ومعانيها كانت وما تزال معروفة فى القرآن ، وفى الاستعمال العام .

ومنها الكلمات التى ذكروها مما هو ليس عربييًا، مثل :غساين، ومعناها: الصديد، أى صديد أهل النار، وما يسيل من أجسادهم من أشر الحريق، ولما كان يسيل من كل أجسامهم شبه بالماء الذى يُغسَل به الأدران. أما بناؤه على: فعلين فظاهر أنه للمبالغة. ومثل: "قمطريرا" ومعناها: طويلاً، أو شديداً. ومثل: "إستبرق" ومعناها الديباج، وهكذا كل ما في القرآن من لغة غير عربية الأصل فهي عربية الاستعمال بألفاظها ومعانيها. وكانت العرب تلوكها بألسنتها قبل نزول القرآن.

واستعارة اللغات من بعضها من سنن الاجتماع البشرى ودليل على حيوية اللغة . وهذه الظاهرة فاشية جداً في اللغات حتى في العصر الحديث . ويسميها اللغويون بي التقارض " بين اللغات ، سواء كانت لغات سامية أو غيرها كالإنجليزية والألمانية والفرنسية وفي اللغة الأسبانية كلمات مستعملة الآن من اللغة العربية .

أما مااقترضته اللغة العربية من غيرها من اللغات القديمة أو ما له وجود حتى الآن فقد اهتم به العلماء المسلمون ونصوا عليه كلمة كلمة وأسموه ب " المعرب " مثل كتاب العلامة الجواليقى ، وقد يسمونه ب " الدخيل " هذا بالنسبة لما ذكروه من الكلمات غير العربية الأصل ، التى وردت فى القرآن الكريم .

أما بقية الكلمات فهى عربية الأصل والاستعمال ولكن مثيرى هذه الشبهات قوم يجهلون فكلمة "حنان "لها جذر لغوى عربى ، يقال : حن "، بمعنى . رق قلبه ومال إلى العطف على الآخرين . والمضارع : يدن والمصدر : الحنان والحنين ، وقد يستعملان استعمال الأسماء .

ومنه قول الشاعر:

حننت إلى ريًّا ونفسك باعدت \* مزارك من رياء ونفساكما معا

وأماً " أواه " فهو اسم فاعل من " التأوه " على صيغة المبالغة " فعال " .

وكذلك " حصحص " ومعناه : ظهر وتبيَّن .

ومنه قول الشاعر العربي القديم:

من مُبْلغٌ عنى خداشاً فإنسه \* كذوب إذا ما حصحص الحق كاذب

أما الناقور فهو اسم من " النقر " كالفاروق من الفراق .

وحتى لو جارينا هؤلاء الحاقدين ، وسلمنا لهم جدلاً بأن هذه الكلمات غريبة ؛ لأنها غير عربية ، فإنها كلمات من " المعرب " الذى عربه العرب واستعملوه بكثرة فصار عربياً بالاستعمال . ومعانيه معروفة عند العرب قبل نزول القرآن . وما أكثر الكلمات التى دخلت اللغة العربية ، وهجر أصلها وصارت عربية . فهى إذن \_ أيست غريبة ، لإن الغريب ما ليس له معنى أصلاً ، ولا وجود له في المعاجم اللغوية ، التى دونت فيها ألفاظ اللغة .

\* \* \*

قد يقال : كيف تتكرون " الغريب " في القرآن ، وهو موجود باعتراف العلماء ، مثل الإمام محمد بن مسلم بن قتيبة العالم السنى ، فقد وضع كتاباً في " غريب القرآن " وأورده على وفق ما جاء في سور القرآن سورة سورة ؟

وكذلك صنع السجستاني وتفسيره لغريب القرآن مشهور .

ومثله الراغب الأصفهاني في كتابه " المفردات " فـــي شـــرح غريــب القرآن .

ثم الإمام جلال الدين السيوطى ، العالم الموسوعى ، فله كتاب يحمل اسم " مبهمات القرآن " .

ألا يُعد ذلك اعترافاً صريحاً من هؤلاء الأئمة الأفذاذ بورود الغريب في القرآن الكريم ؟ ومن العلماء المحدثين الشيخ حسنين مخلوف ، مفتى العرباء المحدثين الشيخ حسنين مخلوف ، مفتى

الديار المصرية في النصف الأول من القرن العشرين ، وكتابه " كلمات القرآن لا يجهله أحد " .

كما أن جميع مفسرى القرآن قاموا بشرح ما رأوه غريباً في القرآن . فكيف يسوغ القول \_ الآن \_ بإنكار وجود الغريب في القرآن أمام هذه الحقائق التي لا تغيب عن أحد ؟

من حق غير الملم بفقه هذه القضية \_ قضية الغريب \_ أن يسألوا هذا السؤال ، ومن واجبنا أن نجيب عليه إجابة شافية وافية بعون الله وتوفيقه . والجواب:

هذا السؤال جدير بأن نستقصى جوانب الإجابة عليه لوجاهته وأهميته . فنقول مستمدين الهداية والتوفيق من الله العلى الحكيم :

- إن الغريب الذي نسب في كتب العاماء رضي الله عنهم \_ إلى القرآن ، إنما هو غريب نسبي وليس غريباً مطلقاً .

فالقرآن في عصر الرسالة ، وعصر الخلفاء الراشدين كان مفهوماً لجميع أصحاب رسول ﷺ

ولم يرد فى رواية صحيحة أن أصحاب رسول الله على غاب عنهم فهم الفاظ القرآن من حيث الدلالة اللغوية البحتة ، وكل ما وردت به الرواية أن بعضهم سأل عن واحد من بضعة ألفاظ لا غير . وهى روايات مفتقرة إلى توثيق ، وقرائن الأحوال ترجح عدم وقوعها ، والألفاظ المسئول عنها هى :

غسلين ، قسورة ، أبًا ، فاطر ، أوَّاه ، حنان . وقد نسبوا الجهل بمعانى هذه الكلمات إما إلى عمر بن الخطاب \_ رضى الله عنه \_ ، وإما إلى ابن عباس رضى الله عنهما ، وكلا الرجلين أكبر من هذه الاتهامات .

ومما يضعف إسناد الجهل إلى عمر رضى الله عنه ، بمعنى كلمة " أبًّا " أن عمر كما تقول الرواية سأل عن معناها في خلفته ، مع أن سورة " عبس " التي وردت فيها هذه الكلمة من أوائل ما نزل بمكة قبل الهجرة ، فهل يُعقَلُ أن يظل عمر جاهلا بمعنى " أبًّا " طوال هذه المدة (قرابة ربع قرن ) ؟

أما ابن عباس رضى الله عنه فإن صحت الرواية عنه أنه سال عن معانى " غسلين " و " فاطر " فإنه يحتمل أنه سأل عنها فى حداثة سنه . ومعروف أن ابن عباس كان معروفاً بل " ترجمان القرآن " ومعنى هذا أنك كان متمكناً من الفقه بمعانى القرآن ، وقد ورد أن الرسول الله عنه الدين ، وعلمه التأويل] .

. هذا فيما يتعلق بشأن الروايات الواردة في هذا الشأن .

أما فيما يتعلق بالمؤلفات قديماً وحديثاً حول ما سمى بـــ "غريب القرآن " فنقول :

إن أول مؤلف وضع في بيان غريب القرآن هو كتاب "غريب القرآن " لابن قتيبة ( في القرن الثالث الهجرى ) وهذا يرجح أن ابن قتيبة ، لم يكتب هذا الكتاب للمسلمين العرب ، بل كان القصد منه هو أبناء الشعوب غير العربية التي دخلت في الإسلام ، وكانوا يتحدثون لغات غير اللغة العربية .

أما مسلموالقرنين الأول والثاني الهجريين ، والنصف الأول من القرن الثالث ، فلم يكن فيها \_ فيما نعلم \_ كتب حول بيان غريب القرآن ، سوى تفسير عبد الله بن عباس \_ رضى الله عنه \_ ، وكتاب " مجازات القرآن " لأبي عبيدة معمر بن المثنى (م ١٠ هـ) وهما أعنى تفسير ابن عباس ، ومجازات أبي عبيدة ، ليسا من كتب الغريب ، بل هما : محاولتان مبكرتان لتفسير القرآن الكريم مفردات وتراكيب (١) .

ولما تقادم الزمن على نزول القرآن ، وضعف المحصول اللغوى عند الأجيال اللاحقة ، قام بعض العلماء المتأخرين ... مثل : الراغب الأصفهانى ، صاحب كتاب " مفردات القرآن " ، وجلل الدين السيوطى ، صاحب كتاب " مبهمات القرآن " ... بوضع كتب تقرب كتاب الله إلى الفهم ، وتقدم بيان بعض المفردات التي غابت معانيها واستعمالاتها عن الأجيال المتأخرة .

وهذا يسلمنا إلى حقيقة لاحت في الأفق من قبل ، نعيد ذكرها هنا في الآتي :

<sup>(</sup>۱) هذا وقد ظهرت مؤلفات أخرى في هذا الموضوع مثل " معانى القرآن " للفراء ، وغيره من الأقدمين . وهي ليست من كتب الغريب ، بل لها مجالات بحث أخرى كالقراءات .

إن ما يطلق عليه " غريب القرآن " في بعض المؤلفات التراثية ومنها كتب علوم القرآن ، وما نتاوله مفسرو القرآن الكريم في تفاسيرهم ، هو غريب نسبي لا مطلق ، غريب نسبي باعتبار أنه مستعار من لغات أخرى غير اللغة العربية ، أو من لهجات عربية غير لهجة قريش التي بها نسزل القرآن وغريب نسبي باعتبار البيئات التي دخلها الإسلام ، وأبناؤها دخلاء على اللغة العربية ، لأن لهم لغات يتحدثون بها قبل دخولهم في الإسلام ، وأبناؤها وظلت تلك اللغات سائدة فيهم بعد دخولهم في الإسلم وغريب نسبي باعتبار الأزمان ، حتى في البيئات العربية ، لأن الأجيال المتأخرة زمنا ضعفت صلتهم باللغة العربية الفصحي مفردات وتراكيب . وكل هذه الطوائف كانت ، وما تزال ، في أمس الحاجة إلى ما يعينهم على فهمم القرآن ، وتذوق معانيه ، والمدخل الرئيس لتذوق معاني القسرآن هو فهم معاني مفرداته ، وبعض أساليبه .

والغريب النسبى بكل الاعتبارات المتقدمة غريب فصيح سائغ ، وليس غريباً عديم المعنى ، أو لا وجود له فى معاجم اللغة ومصادرها ، وهذا موضع إجماع بين علماء اللغة والبيان ، فى كل عصر ومصر . ولا وزن لقول من يزعم غير هذا من الكارهين لما أنزل الله على خاتم أنبيائه ورسله .

# مسائل ابن الأزرق

بقى أمر مهم ، له كبير صلة بموضوع " الغريب " فى القرآن ذلك الأمر هو ما عرف فى كتب الأقدمين بـ " مسائل ابن الأزرق " ونوجز القول عنها هنا إيجازاً يكشف عن دورها فى الانتصارللحق ، فى مواجهة مثيرى هـذه الشبهات ومسائل ابن الأزرق مسطورة فى كثير من كتب التراث مثـل ابن الأنبارى فى كتابه " الوقف " والطبرانى فى كتابه " المعجم الكبير " وجـلال الدين السـيوطى فى كتابه " الإتقان فى علوم القرآن " وغيرهم .

ولهذه المسائل قصة إيجازها: أن عبد الله بن عباس كان جالساً بجوار الكعبة يفسر القرآن الكريم ، فأبصره رجلان هما: نافع بن الأزرق ، ونجدة بن عويمر ، فقال نافع لنجدة "قم بنا إلى هذا الذي يجترئ على القرآن ويفسره بما لا علم له به . فقاما إليه فقالا له :

إنَّا ثريد أن نسألك عن أشياء في كتاب الله ، فتفسر ها لنا ، وتأتينا بما يصادقه من كلام العرب . فإن الله أنزل القرآن بلسان عربي مبين .

فقال أبن عباس: سلانى عما بدا لكما . ثم أخذا يسألانه وهو يجيب بلا توقف ، مستشهداً في إجاباته على كل كلمة ، "قرآنية "سالاه عنها بما يحفظه من الشعر العربي المأثور عن شعراء الجاهلية ، ليبين للسائلين أن القرآن نزل بلسان عربي مبين .

وكان الإمام جلال الدين السيوطى قد جمع هذه المسائل وذكر منها مائة وثمان وثمانين كلمة ، وقد حرص على ذكر إجابات ابن عباس عليها رضى الله عنه ، وقال : إنه أهمل نجو أربع عشرة كلمة من مجموع ما سئل عنه الن عباس (١).

وها نحن أو لاء نورد نماذج منها ، قبل التعليق عليها ، ولماذا أشرنا اليها في مواجهة هذه الشبهة التي تزعم أن ألفاظ الكتاب العزيز "غريبة " وغير مفهومة .

النموذج الأول: "عزين "

قال نافع بن الأزرق لابن عباس

أخبرنى عن قوله تعالى: (عن اليمين وعن الشمال عزين) (٢).

قال ابن عباس : عزين : الحلق من الرفاق . فسأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟

فقال ابن عباس: نعم ، أما سمعت قول عبيد بن الأبرص:

فجاءوا يُهرعون إليه حتى يكونوا حول منسره عزينا

يعنى جماعات يلتفون خول الرسول ، وهو مشتق من الاعتزاء ، أى ينضم بعضهم إلى بعض ، قال الراغب في المفردات : العزين : الجماعة المنتسب عضمها إلى بعض (٣) .

النموذج الثاني: " الوسيلة "

قال نافع: أخبرني عن قوله تعالى: (وابتغوا إليه الوسيلة)(1). قال ابن عباس: الوسيلة: الحاجة، قال نافع: وهل تعرف العرب ذلك ؟

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن . فصل ما يجب على المفسر لكتاب الله .

<sup>(</sup>٢) المعارج: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) ومنه قول العامة " عزوة " أى جماعة انظر حرفى العين والزاى فى كتاب الراغب .

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٣٥ .

قال ابن عباس: نعم، أما سمعت قول عنترة: إن الرجال لهم إليك وسيلة

أن يأخذوك تكحلى وتخصبى

يعنى : اطلبوا من الله حاجاتكم . واستعمال الوسيلة في معنى الحاجـة كما فسرها ابن عباس فيها إلماح أن طريق قضاء الحوائج يكون إلـى الله ؛ لإن معنى الوسيلة : الطريق الموصل إلى الغايات .

النموذج الثالث: "شرعةً ومنهاجاً "

وسأله نافع عن الشرعة والمنهاج في قوله تعالى: ( لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً ) (١). فقال ابن عباس: الشرعة: الدين، والمنهاج: الطريق، واستشهد بقول أبي سفيان الحارث بن عبد المطلب:

لقد نطق المأمون بالصدق والهدى

. وبين للإسلام ديناً ومنهجاً .

النموذج الرابع: "ريشاً "

وسأله نافع عن كلمة "ريشاً "في قوله تعالى: (يا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً يواري سوءاتكم وريشاً ولباس التقوى ذلك خير .. ) (٢).

ففسره ابن عباس بالمال ، واستشهد بقول الشاعر:

فریشی بخیر طالما قد بریتنی

وخير الموالي من يريش و لا يبرى

النموذج الخامس: " كُبد "

وسأله نافع عن كلمة " كَبد " في قوله تعالى : ( لقد خلقتا الإنسان في كيد (7).

<sup>(</sup>١) المائدة :٨٨ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٢٦ (٣) البلد : ٤ .

فقال ابن عباس: في اعتدال واستقامة. ثم استشهد بقول لَبِيد بن ربيعة: يا عين هلا بكيت أربد إذ قمنا وقام الخصوم في كبد

وهكذا نهج ابن عباس فى المسائل الـ (١٨٨) التى وجهت إليه ، يجيب عنها بسرعة مذهلة ، وذاكرة حافظة لأشعار العرب ، وسرعة بديهة فى استحضار الشواهد الموافقة لفظاً ومعنى للكلمات القرآنية ، التى سئل عنها (١) .

وهذا يؤكد لنا حقيقتين أمام هذه الشبهات التى أثارها الحاقدون ضد القرآن الكريم .

الأولى: كذب الادعاءات التي نسبت لابن عباس الجهل ببعض معاني كلمات القرآن .

الثانية: أن القرآن كله لا غريب فيه بمعنى الغريب الذي يعاب الكلم من أجله ، وأن نسبة الغريب إليه في كتابات السلف ، تعنى الغريب النسبي لا الغريب المطلق ، وقد تقدم توضيح المراد من الغريب النسبي في هذا المبحث ، باعتبار الزمان ، وباعتبار البيئة والمكان ، وأن ما وضعه القدماء من مؤلفات تشرح غريب القرآن إنما كان المقصود به إما أبناء الشعوب التي دخلت الإسلام من غير العرب . وإما للأجيال الإسلامية المتأخرة زمنا ، التي غابت عنها معانى بعض الألفاظ .

وقد يضاف إلى هذا كله الألفاظ المشتركة والمترادفة والمتضادة، والاحتمالية المعنى .

أما أن يكون في القرآن غريب لا معنى له وغير مأنوس الاستعمال . فهذا محال ، محال . والحمد لله رب العالمين .

<sup>(</sup>١) انظر " الإعجاز البياني للقرآن . د/عائشة عبد الرحمن ( بنت الشاطئ ) ط : دار المعارف بالقاهرة .

#### الشبهة الحادية عشرة

# الكلام المنقول عن غيره دعوى أن القرآن مقتبس من التوراة

الشبهة التى تمسكوا بها ورُودُ مواضع بينها تشابه فى كل من التوراة والقرآن الكريم . ومن أبرزها الجانب القصصي . وبعض المواضع التشريعية تمسكوا بها ، وقالوا : إن القرآن مقتبس من التوراة ، وبعضهم يضيف إلى هذا أن القرآن اقتبس مواضع أخرى من " الأناجيل " .

\* الرد على الشبهة:

### كيف يتحقق الاقتباس عموماً ؟

الاقتباس عملية فكرية لها ثلاثة أركان:

الأول: الشخص المُقتّبس منه.

الثاني: الشخص المُقتَبس ( اسم فاعل ) .

الثالث : المادة المُقتَبسَة نفسها ( اسم مفعول ) .

والشخص المقتبس منه سابق إلى الفكرة ، التى هى موضوع الاقتباس ، أما المادة المقتبسة فلها طريقتان عند الشخص المقتبس ، إحداهما : أن يأخذ المقتبس الفكرة بلفظها ومعناها كلها أو بعضها . والثانية : أن يأخذها بمعناها كلها أو بعضها .

والمقتبس في عملية الاقتباس أسير المقتبس منه \_ قطعاً \_ ودائر في فلكه ؛ إذ لا طريق له إلى معرفة ما اقتبس إلا ما ذكره المقتبس منه . فهو أصل ، والمقتبس فرع لا محالة .

وعلى هذا فإن المقتبس لابد له \_ وهو يــزاول عمليــة الاقتبــاس \_\_ أن يأخذ الفكرة كلها بلفــظها ومعناها أو بمعناها فقط. ويمتنع على المقتبس أن يزيد في الفكرة المقتبسة أية زيادة غير موجودة في الأصل ؛ لأننا قلنا : إن المقتبس لا طريق له لمعرفة ما اقتبس إلا ما ورد عند المقتبس منه ، فكيف يزيد على الفكرة والحال أنه لا صلة له بمصادرها الأولى إلا عن طريق المقتبس منه .

إذا جرى الاقتباس على هذا النهج صدقت دعوى من يقول إن فلاناً اقتبس منى كذا .

أما إذا تشابه ما كتبه اثنان ، أحدهما سابق والثانى لاحق ، واختلف ما كتبه الثانى عما كتبه الأول مثل :

١ ــ أن تكون الفكرة عند الثاني أبسط وأحكم ووجدنا فيها مالم نجده عند
 الأول .

٢ ـ أو أن يصحح الثانى أخطاء وردت عند الأول ، أو يعرض الوقائع
 عرضناً يختلف عن سابقه .

في هذه الحال لا تصدق دعوى من يقول إن فلانا قد اقتبس منى كذا .

ورَدُّ هذه الدعوى مقبول من المدعى عليه ، لأن المقتبس (اتهامًا) لما لم يدر في فلك المقتبس منه (فرضاً) بل زاد عليه وخالفه فيما ذكر من وقائع فإن معنى ذلك أن الثانى تخطى ما كتبه الأول حتى وصل إلى مصدر الوقائع نفسها واستقى منها ما استقى . فهو إذن ليس مقتبساً وإنما مؤسس حقائق تلقاها من مصدرها الأصيل ولم ينقلها عن ناقل أو وسيط .

وسوف نطبق هذه الأسس التي تحكم عملية الاقتباس على ما ادعاه القوم هنا وننظر:

هل القرآن عندما اقتبس \_ كما يدعون \_ من التوراة كان خاصعاً لشرطى عملية الاقتباس وهما: نقل الفكرة كلها، أو الاقتصار على نقل جزء منها فيكون \_ بذلك \_ دائراً في فلك التوراة، وتصدق حينئذ دعوى القوم بأن القرآن (معظمه) مقتبس من التوراة ؟

أم أن القرآن لم يقف عند حدود ما ذكرته التوراة في مواضع التشابه بينهما ؟ بل :

- ١ \_ عرض الوقائع عرضاً يختلف عن عرض التوراة لها .
- ٢ \_ أضاف جديداً لم تعرفه التوراة في المواضع المشتركة بينهما .
- ٣ \_ صحح أخطاء " خطيرة " وردت في التوراة في مواضع متعددة .
  - ٤ \_ انفرد بذكر " مادة " خاصة به ليس لها مصدر سواه .
- ه حالة اختلافه مع التوراة حول واقعة يكون الصحيح هو ما ذكره القرآن . والباطل ما جاء في التوراة بشهادة العقل والعلم إذا كان الاحتمال الأول هو الواقع فالقرآن مقتبس من التوراة ..

أما إذا كان الواقع هو الاحتمال الثانى فدعوى الاقتباس باطلة ويكون للقرآن فى \_ هذه الحالة \_ سلطانه الخاص به فى استقاء الحقائق، وعرضها فلا اقتباس لا من تورة ولا من إنجيل ولا من غيرهما.

لا أظن أن القارئ يختلف معنا في هذه الأسس التي قدمناها لصحة الاتهام بالاقتباس عموماً.

وما علينا بعد ذلك إلا أن نستعرض بعض صور التشابه بين التوراة والقرآن ، ونطبق عليها تلك الأسس المتقدمة تاركين الحرية التامة للقارئ سواء كان مسلماً أو غير مسلم في الحكم على ما سوف تسفر عنه المقارنة أنحن على صواب في نفى الاقتباس عن القرآن ؟.

والمسألة \_ بعد ذلك \_ ليست مسألة اختلاف في الرأى يصبح فيها كل فريق موصوفاً بالسلامة ، وأنه على الحق أو شعبة من حق .

وإنما المسألة مسألة مصير أبدى من ورائه عقيدة صحيحة توجب النجاة لصاحبها يوم لا ينفع مال و لا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم .

أو عقيدة فاسدة تحل قومها دار البوار يوم يقدم الله إلى ما عملوا من عمل عمل فيجعله هياءً منثوراً.

الصورة الأولى من التشابه بين التوراة والقرآن . لقطة من قصة يوسف عليه السلام مع امرأة العزيز

تبدأ هذه اللقطة من بدء مراودة امرأة عـزيز مصر ليوسـف (عليـه السلام) ليفعل بها الفحشاء وتتتهى بقرار وضع يوسف فى السجن . واللقطة كما جاءت فى المصدرين هى :

أولاً: نصوصها في التوراة: (١)

" وحدث بعد هذه الأمور أن امرأة سيده رفعت عينها إلى يوسف وقالت: اضطجع معى ، فأبى وقال لامرأة سيده: هو ذا سيدى لا يعرف معى ما فى البيت وكل ما له قد دفعه إلى يدى ، ليس هو فى هذا البيت أعظم منى . ولم يمسك عنى شيئا غيرك لأنك امرأته . فكيف أصنع هذا الشر العظيم ، وأخطئ إلى الله ، وكانت إذ كلمت يوسف يومًا فيوما أنه لم يسمع لها أن يضطجع بجانبها ليكون معها ..

ثم حدث نحو هذا الوقت أنه دخل البيت ليعمل عمله ولم يكن إنسان من أهل البيت هناك في البيت فأمسكته بثوبه قائلة اضطجع معى فترك ثوبه في يدها وخرج إلى خارج ، وكان لما رأت أنه ترك ثوبه في يدها ، وهرب إلى خارج أنها نادت أهل بيتها وكلمتهم قائلة :

"انظروا قد جاء إلينا برجل عبرانى ليداعبنا دخل إلى ليضطجع معى فصرخت بصوت عظيم، وكان لما سمع أنى رفعت صوتى وصرخت أنه ترك ثوبه بجانبى وهرب وخرج إلى خارج، فَوَضَعَت ثوبه بجانبها حتى جاء سيده إلى بيته فكلمته بمثل هذا الكلام قائلة دخل إلى العبرانى الذى

<sup>(</sup>١) سفر التكوين الإصحاح (٣٩) الفقرات ( ٧ \_ ١٩ ) .

جئت به إلينا ليداعبنى وكان لما رفعت صوتى وصرخت أنه ترك ثوبه بجانبى و هرب إلى خارج فكان لما سمع سيده كلام امرأته الذى كلمته به قائلة بحسب هذا الكلام صنع بى عبدك أن غضبه حمى ..

فأخذ سيدُه يوسف ووضعه في بيت السجن المكان الذي كان أسرى الملك محبوسين فيه " .

# نصوص القرآن الأمين

﴿ وَرَاوِدَنْهُ التي هو في بيتها عن نفسه وغلقت الأبواب وقالت هيت لك فال معاذ الله إنه ربى أحسن مثواى إنه لايفلخ الظالمون ولقد هَمّ تبه وَهَمّ بها لولا أن رأى برهان ربه كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنسه من عبادنا المخلصين \* واستبقا الباب وقدت قميصه من دُبر وألفيا سيدها لدى الباب قالت ما جزاء من أراد بأهلك سوءًا إلا أن يُسجن أو عذاب أليم قد من أهاله إن كان قميصة قد من قبل فصدقت وهو من الكاذبين وإن كان قميصه قد من دُبر فكذبت وهو من الصادقين \* فلما رأى قميصه قد من دُبر قال إنه من كيدكن وال كيدكن عظيم الصادقين \* فلما رأى قميصه قد من دُبر قال إنه من كيدكن أن كيدكن عظيم بوسف أعرض عن هذا واستغفرى لذنبك إنك كنت من الخاطئ ... (١) ثم بدا لهم من بعد مارأوا الآيات لَيسْجننة حتى حين ﴾ (٢).

تلك هي نصوص الواقعة في المصدرين:

وأدعو القارئ أن يقرأ النصين مرات قراءة متأنية فاحصة . وأن يجتهد بنفسه في التعرف على الفروق في المصدرين قبل أن يسترسل معنا فيما

<sup>(</sup>١) لم نذكر النص القرآني الخاص بحديث النسوه إذ لا مقابل له في التوراة .

<sup>(</sup>٢) يوسف : ٢٣-٢٩ ثم آية ٣٥ .

نستخلصه من تلك الفروق . ثم يكمل ما يراه من نقص لدينا أو لديه فقد يدرك هو ما لم ندركه ، وقد ندرك نحن ما لم يدركه وربّ قلارئ أوعى من كاتب ..

الفروق كما نراها

| <b>5</b> 005                             |                              |
|------------------------------------------|------------------------------|
| القرآن الأمين                            | التوراة                      |
| المراودة حدثت مرة واحدة اقترنت بعزم      | المراودة حدثت مرارًا ونُصــح |
| المرأة على يوسف لينفذ رغبتها .           | يوسف لامرأة سيده كان قبـــل  |
|                                          | المرة الأخيرة .              |
| يشير إلى تغليق الأبواب وأن يوسف هـــم    | تخلو من الإشارة إلى تغليق    |
| بالخروج فَقَدَّت ثوبه من الخلف وحين      | الأبواب وتقول إن يوسف ترك    |
| وصلا إلى الباب فوجئا بالعزيز يدخل        |                              |
| عليهما فبادرت المرأة بالشكـــوى فــى     | هى قدوم زوجها وقصت عليه      |
| الحال .                                  | القصة بعد أن أعلمت بها أهـل  |
|                                          | ابيتها .                     |
|                                          |                              |
| يوسـف كان موجوداً حين قدم العزيز ،       | لم يكن يوسف موجــوداً حــين  |
| وقد دافع عن نفسه بعد وشاية المــرأة ،    | دخل العزيز ولم يدافع يوســف  |
| وقال هي راودتني عن نفسي .                | عن نفسه لدى العزيز.          |
| يذكر تفصيلاً شهادة الشاهد كما يذكر       | تخلو من حديث الشاهد وتقــول  |
| اقتناع العزيز بتلك الشهادة ولومه لامرأته | إن العزيز حمى غضبه على       |
| وتذكيرها بخطئها . وتثبيت يوسف على        | يوسف بعد سماع المرأة .       |
| العفة والطهارة .                         |                              |
|                                          |                              |

تقول إن العزيز في الحال أمر | يشير إلى أن القرار بسجن يوسف

بوضع يوسف في السجن ولم كان بعد مداولة بين العزير يعرض أمره على رجال حاشيته . | وحاشيته .

الديهن ومصرة على أن ينفذ رغبتها.

تخلو من حديث النسوة اللاتي أمْن ايذكر حديث النسوة بالتفصيل كما امرأة العزيز على مراودتها فتاها ايذكر موقف امرأة العزيز منهن عن نفسه ، وهي فجوة هائلة في | ودعوتها إياهن ملتمسة أعذارها نص التوراة .

هذه ستة فروق بارزة بين ما يورده القرآن الأمين ، وما ذكرتـــه التـــوراة . والنظر الفاحص في المصدرين يرينا أنهما لم يتفقا إلا في " أصل " الواقعة من حيث هي واقعة وكفي ، ويختلفان بعد هذا في كل شيء . على أن القرآن قام هنا بعملين جليلي الشأن:

أولهما : أنه أورد جديداً لم تعرفه التوراة ومن أبرز هذا الجديد :

- (١) حديث النسوة وموقف المرأة منهن .
- (٢) شهادة الشاهد الذي هو من أهل امرأة العزيز .

ثانيهما : تصحيح أخطاء وقعت فيها التوراة ومن أبرزها :

- (١) لم يترك يوسف ثوبه لدى المرأة بل كان البسا إياه ولكن قطع من الخلف.
  - (٢) غياب يوسف حين حضر العزيز وإسقاطها دفاعه عن نفسه .

#### اعتراض وجوابه:

قد يقول قائل : لماذا تفترض أن الخطأ هـو مـا فـي التـوراة ، وأن الصواب هو ما في القرآن ؟! أليس ذلك تحيزاً منك للقرآن ؛ لأنه كتاب المسلمين وأنت مسلم ؟ ولماذا لم تفترض العكس وإذا لم تفترض أنت العكس

فقد يقول به غيرك ، وماتراه أنت لا يصادر ما يراه الآخرون . هذا الاعتراض وارد في مجال البحث . وإذن فلابد من إيضاح.

#### والجواب:

لم نتحيز للقرآن لأنه قرآن . ولنا في هذا الحكم داعيان :

الأول: لم يرد في القرآن ــ قط ــ ما هو خلاف الحق ؛ لأنه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد . وقد ثبتت هــــــذه الحقيقة في كل مجالات البحوث التي أجريت على " مفاهيم " القرآن العظيم في كــل العصور . وهذا الداعي وحده كاف في تأييد ما ذهبنا إليه .

الثانى: وهو منتزع من الواقعة نفسها موضوع المقارنة وإليك البيان: كل من التوراة والقرآن متفقان على "عفة يوسف "وإعراضه عن الفحشاء. شم اختلفا بعد ذلك:

فالتوراة تقول: إن يوسف ترك شوبه كله لدى المرأة وهرب والقرآن يقول: إنه لم يترك الثوب بل أمسكته المرأة من الخلف ولما لم يتوقف يوسف عليه السلام القتطعت قطعة منه وبقيت ظاهرة في ثوبه.

فأى الروايتين أليق بعفة يوسف المتفق عليها بين المصدرين ؟! أن يترك ثوبه كله ؟! أم أن يُخرق ثوبه من الخلف ؟!

إذا سلمنا برواية التوراة فيوسف ليس "عفيفاً "والمرأة على حق فى دعواها ؛ لأن يوسف لا يخلع ثوبه هكذا \_ سليماً \_ إلا إذا كان هو الراغب وهي الآبية.

ولا يقال إن المرأة هي التي أخلعته ثوبه ؛ لأن يوسف رجل ، وهــي امرأة فكيف تتغلب عليه وتخلع ثوبه بكل سهولة ، ثم لما يمتنع تحتفظ هــي بالثوب كدليل مادي على جنايته المشينة ؟!

وهل خرج يوسف "عريانًا " وترك ثوبه لدى غريمته ..؟!

والخــــلاصــة أن رواية التوراة فيها إدانة صريحة ليوسف وهذا يتنـــافى مع العفة التي وافقت فيها القرآن الأمين .

أما رواية القرآن فهى إدانة صريحة لامرأة العزيز ، وبراءة كاملة لبوسف \_ عليه السلام \_ .

لقد دعــته المرأة إلى نفسها ففر منها . فأدركته وأمسكته مــن الخلــف وهو ما يزال فاراً هارباً من وجهها فتعرض ثوبه لعمليتى جــذب عنيفتــين إحداهما إلى الخلف ــ بفعل المرأة ــ والثانية إلى الأمام ــ بحركة يوسف ــ فانقطع ثوبه من الخلف .

وهذا يتفق تماماً مع العفة المشهود بها ليوسف في المصدرين ولهذا قلنا : إن القرآن صحح هذا الخطأ الوارد في التوراة .

# .. فهل القرآن مقتبس من التوراة ؟!

فهل تنطبق على القرآن أسس الاقتباس أم هو ذو سلطان خاص به فيما يقول ويقرر ؟ .

المقتبس لا بد من أن ينقل الفكرة كلها أو بعضها . وها نحن قد رأينا القرآن يتجاوز هذه الأسس فيأتى بجديد لم يذكر فيما سواه ، ويصحح خطأ وقع فيه ما سواه .

فليس الاختلاف فيها اختلاف حَبْكِ وصياغة ، وإنما هو اختلاف يشمل الأصول والفروع . هذا بالإضافة إلى الحكام البناء وعفة الألفاظ وشرف المعانى (١) .

<sup>(</sup>۱) تأمل عبارة التوراة "اضطجع معى "تجدها مبتذلة فاضحة تكاد تجسم معناها تجسيماً. ثم تأمل عبارة القرآن ﴿و راودته التي هو في بيتها عن نفسه ﴾ تجدها كناية الطيفة شريفة بعيدة عن التبذل والإسقاف . والألفاظ أوعية المعانى والمعانى ظلال الألفاظ ..

إن الذى روته التوراة \_ هنا \_ لا يصلح ولن يصلح أن يكون أساساً للذى ذكره القرآن . وإنما أساس القرآن هو الوحى الصادق الأمين . ذلك هو مصدر القرآن " الوضىء " وسيظل ذلك هو مصدره تتساقط بين يديه دعاوى الباطل ومفتريات المفترين في كل عصر ومصر .

# · الصورة الثانية من صور التشابه بين التوراة والقرآن قصة هابيل وقابيل ابنى آدم

نصوص التوراة:

" حدث من بعد أيام أن قابين قدم من أثمار الأرض قربانا للرب ، وقدم هابيل أيضا من أبكار غنمه ، ومن سمانها ، فنظر الرب إلى هابيل وقربانه ولكن إلى قابين . وقربانه لم ينظر . فاغتاظ قابين جداً وسقط وجهه . فقال الرب لقابين لماذا اغتظت ولماذا سقط وجهك ؟ إن أحسنت أفلا رفع ؟؟. وإن لم تحسن فعند الباب خطية رابضة وإليك اشتياقها ، وأنت تسود عليها . وكلم قابين هابيل أخاه . وحدث إذ كانا في الحقل أن قابين قام على هابيل أخيه وقتله . فقال الرب لقابين أين هابيل أخوك فقال لا أعلم أحارس أنا لأخسى ؟ فقال ماذا فعلت ؟ صوت دم أخيك صارخ إلى من الأرض . فالآن ملعون أنت من الأرض التي فتحت فاها لتقبل دم أخيك من يدك متى عملت الأرض ؟؟ تعود تعطيك قوتها . تائها وهارباً تكون في الأرض فقال قابين للرب: ذنبي أعظم من أن يحتمل أنك قد طردتني اليوم على وجه الأرض، ومن وجهك أختفي وأكون تائها وهاربا في الأرض فيكون كل من وجدنى يقتلني فقال له الرب: لذلك كل من قتل قابين فسبعة أضعاف ينتقم -\{\

منه . وجعل الرب لقابين علامة لكى لا يقتله كل من وجده . فخرج قابين من لدن الرب وسكن فى أرض نود شرقى عدن " (١) .

تصوص القرآن الأمين

﴿ واتل عليهم نبأ ابنى آدم بالحق إذ قربا قرباناً فتقبل من أحدهما ولم يتقبل من الآخر قال لأقتلنك قال إنما يتقبل الله من المتقين \* لئن بسطت إلى يدك لتقتلنى ما أنا بباسط يدى إليك لأقتلك إنى أخاف الله ربّ العالمين \* إنسى أريد أن تبوء بإثمى وإثمك فتكون من أصحاب النار وذلك جزاء الظالمين \* فطوعت له نفسه قتل أخيه فقتله فأصبح من الخاسرين \* فبعث الله غرابًا يبحث في الأرض ليُريّه كيف يوارى سوءة أخيه \* قال ياويلتى أعجزت أن أكون مثل هذا الغراب فأوارى سوءة أخى فأصبح من النادمين \* من أجل ذلك كتبنا على بنى إسرائيل أنه من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات ثم إن كثيراً منهم بعد ذلك في الأرض لمسرفون ﴾ (٢).

اتفق المصدران حول نقطتين اثنتين لا ثالث لهما واختلفا فيما عداهما . اتفقا في : مسألة القربان . وفي قتل أحد الأخوين للآخر . أما فيما عدا هاتين النقطتين فإن ما ورد في القرآن يختلف تماماً عما ورد في التوراة ، وذلك على النحو الآتي :

<sup>(</sup>١) سفر التكوين (٤-٣-١٦)

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٢٧-٢٧ .

| القرآن الأمين                                                                                                                      | التوارة                                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لايسميهما ويكتفى ببنوتهما لآدم كما اكتفى بذكر القربانين ولم يحددهما .                                                              | تسمى أحد الأخوين بقابين<br>وهو " القاتل " والثانى "<br>هابيال " كما تصاف<br>القربانين وتحدد نوعهما .                |
| لا يذكر حواراً حدث بين القاتل وبين الله ، ولا يذكر أن القاتل طرده الله من وجهه إلى أرض بعيدة ، إذ ليس على الله بعيد .              | تروی حواراً بین قابین<br>والرب بعد قتامه أخماه<br>،وتعلن غضب الرب علی<br>قابین وطرده من وجه<br>الرب إلی أرض بعیدة . |
| يذكر الحديث الذى دار بين ابنى آدم ويفصل القول عما صدر من القتيل قبل قتله وتهديده لأخيه بأنه سيكون من أصحاب النار إذا قتله ظُلماً   | التوراة تخلو من أى حوار بين الأخوين .                                                                               |
| يذكر مسألة الغراب ، الذى بعثه الله ليُـرى القاتل كيف يتـصرف فـى جثـة أخّيـه ، ويوارى عورته .                                       | لا مقابل في التوراة لهذه الرواية ولم تبين مصير جثة القتيل ؟!                                                        |
| يصرح بندم " القاتل " بعد دفنه أخيه وإدراكه فداحة جريمته .                                                                          | تنسب الندم إلى "قابين "<br>القاتل لما هـدده الله<br>بحرمانه من خيرات<br>الأرض ، ولا تجعله يشعر<br>بشناعة ذنبه .     |
| يجعل من هذه القصة هدفاً تربوياً ويبنى شريعة القصاص العادل عليها . ويلوم بنى إسرائيل على إفسادهم في الأرض بعد مجيء رسل الله إليهم . | التوراة إلا مجرد التاريخ .<br>فهى معلومات ذهنية خالية                                                               |

أضف إلى هذه ما تحتوى عليه التوراة من سوء مخاطبة "قابين" الرب، فترى في العبارة التي فوق الخط: "أحارس أنا لأخي "فيها فظاظة لوصدرت من إنسان لأبيه لعد عاقًا جافًا فظًا غليظًا فكيف تصدر من "مربوب " إلى "ربه " وخالقه ..؟!

ولكن هكذا تنهج التوراة فلا هي تعرف "قدر الرب " ولا من تنقل عنه حواراً مع الرب .

ولا غرابة فى هذا فالتوراة تذكر أن موسى أمر ربه بأن يرجع عن غضبه على بنى إسرائيل ، بل تهديده إياه \_ سبحانه \_ بالاستقالة من النبوة إذا هو لم يستجب لأمره .

والواقع أن ما قصَّه علينا القرآن \_ وهو الحق \_ من أمر ابني آدم مختلف تماماً عما ورد في التوراة في هذا الشأن .

فكيف يقال: إن القرآن اقتبس هذه الأحداث من التوراة وصاغها في قالب البلاغة العربية ؟!

إن الاختلاف ليس في الصياغة ، بل هو اختلاف أصيل كما قد رأيت من جدول الفروق المتقدم .

والحاكم هنا هو العقل فإذا قيل: إن هذه القصمة مقتبسة من التوراة قال العقل:

- \* فمن أين أتى القرآن بكلام الشقيق الذى قتل مع أخيه ، وهو غير موجود في نص التوراة التى يُدعى أنها مصدر القرآن ؟!
- \* ومن أين أتى القرآن بقصة الغراب الذى جاء ليُرى القاتل كيف يـوارى سوءة أخيه وهى غير واردة فى التوراة المُدَّعى أصالتها للقرآن ؟!
- \* ولماذا أهمل القرآن الحوار الذي تورده التوراة بين " الرب " وقابين القاتل وهذا الحوار هو هيكل القصة كلها في التوراة ؟!

إن فاقد الشيء لا يعطيه أبداً ، وهذا هو حكم العقل . والحقائق الــواردة في القرآن غير موجودة في التوراة سيئاً هي لم تعرف عنه شيئاً قط ..؟!

لا.. إن القرآن له مصدره الخاص به الذي استمد منه الوقائع على وجهها الصحيح ، ومجرد التشابه بينه وبين التوراة في " أصل الواقعة " لا يؤثر في استقلال القرآن أبداً .

# الصورة الثالثة من صورالتشابه بين التوراة والقرآن مقارنة بين بعض التشريعات المحرمات من النساء

قارنًا فيما سبق بين بعض المسائل التاريخية التي وردت في كــل مــن التوراة والقرآن الأمين . وأثبتنا بأقطع الأدلة أن القرآن له سلطانه الخاص به فيما يقول ويقرر ، ورددنا دعوى أن القرآن مقتبس من التوراة . وبَيَّنًا حكم العقل في هذه الدعوى كما أقمنا من الواقع " المحكى " أدلة على ذلك .

ونريد \_ هنا \_ أن نقارن بين بعض المسائل التشريعية في المصدرين ؛ لأنهم يقولون : إن المسائل والأحكام التشريعية التي في القرآن لا مصدر لها سوى الاقتباس من التوراة .

وقد اخترنا نص المحرمات من النساء في التوراة لنقابله بنص المحرمات من النساء في القرآن الحكيم ليظهر الحق .

# النص في المصدرين

# أولاً: في التوراة:

" عورة أبيك وعورة أمك لا تكشف . إنها أمك لا تكشف عورتها . عورة أبيك لا تكشف عورتها . عورة امرأة أبيك لا تكشف . إنها عورة أبيك . عورة أختك بنت أبيك أو بنت أمك المولودة في البيت ، أو المولودة خارجاً لا تكشف عورتها . عورة ابنة ابنك أو ابنة بنتك لا تكشف عورتها إنها عورتك . عورة بنت امرأة أبيك المولودة من أبيك لا تكشف عورتها إنها أختك . عورة أخت أبيك لا تكشف إنها قريبة أبيك . عورة أخت أمك لا تكشف إنها قريبة أمك عصورة

أخى أبيك لا تكشف ، إلى امرأته لا تقرب إنها عمتك . عورة كنتك لا تكشف عورتها .

عورة امرأة أخيك لا تكشف إنها عورة أخيك . عورة امرأة ، وبنتها لا تكشف ، ولا تأخذ ابنة ابنتها أو ابلة بنتها لتكشف عورتها إنهما قريبتاها . إنه رذيلة . ولا تأخذ امرأة على أختها للضر لتكشف عورتها معها في حياتها (١) .

#### ثانياً: في القرآن الحكيم:

﴿ ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء إلا ماقد سلف إنه كان فاحشة ومقتًا وساء سبيلا \* حرمت عليكم أمهاتكم وبناتكم وأخواتكم وعماتكم وخالاتكم وبنات الأخ وبنات الأخت وأمهاتكم اللاتى أرضعنكم وأخواتكم من الرضاعة وأمهات نسائكم وربائبكم اللاتى فى حجوركم من نسائكم اللاتى دخلتم بهن فإن لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم وحلائل أبنائكم الذين من أصلابكم وأن تجمعوا بين الأختين إلا ما قد سلف إن الله كان غفوراً رحيما والمحصنات من النساء .. ﴾ (٢).

هذان هما النصان في المصدرين . نص التوراة ، ونص القرآن الحكيم . فما هي أهم الفروق بينهما ياتري ؟!

وقبل إجراء المقارنة نفترض صحة النص التوراتي وخلوه من التحريف إذ لا مانع أن يكون هذا النص \_ فعلاً \_ مترجماً عن نص أصلى تشريعي خلا مترجمه من إرادة تحريفه .

والمهم هو أن نعرف هل يمكن أن يكون نص التوراة هذا أصلاً اقتبس منه القرآن الحكيم فكرة المحرمات من النساء ، علماً بأن النص التوراتي قابل إلى حد كبير الإجراء دراسات نقدية عليه ، ولكن هذا لا يعنينا هنا .

<sup>(</sup>١) سفر اللاويين (١٨ ٧ ـ ١٨).

<sup>(</sup>٢) النساء : ٢٢-٢٢ .

#### الفروق بين المصدرين:

#### التوراة:

- ١ \_ لا تقيم شأنًا للنسب من جهة الرضاعة .
- ٢ ــ تحـرم نكاح امرأة العم وتدعوها عمة .
  - ٣ \_ تحرم نكاح امرأة الأخ لأخيه .
- ٤ ـ لا تذكر حرمة النساء المتزوجات من رجال آخرين زواجهم قائم .
- ٥ \_ تجعل التحريم \_ غالباً \_ للقرابة من جهة غير الزوج مثل قرابة الأب
  - ــ الأم ــ العم ٠٠٠ وهكذا .

# القرآن الأمين:

- ١ ـ يحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب .
- ٢ ــ لا يحرم نكاح امرأة العم ولا يدعوها عمة .
- ٣ \_ لا يحرم نكاح امرأة الأخ لأخيه إذا طلقها أو مات عنها أخوه .
- على على المتزوجات فعلاً من آخرين زواجاً قائماً ويطلق عليهن وصف المحصنات من النساء .
- يجعل التحريم لقرابة الزوج ممن حرمت عليه . أو قرابة زوجته أحياناً .

هذه الفروق الواضحة لا تؤهل النص التوراتي لأن يكون أصلاً للنص القرآني ، علميًّا ، وعقليًّا ، فللنص القرآني سلطانه الخاص ومصدره المتميز عما ورد في التوراة . وإلا لما كان بين النصين فروق من هذا النوع المذكور .

#### وقفة مع ما تقدم:

نكتفى بما تقدم من التوراة وإن كانت التوراة مصدراً ثَراً لمثل هذه المقارنات ، ولو أرخينا عنان القلم لما وقفنا عند حد قريب ولتضاعف هذا

الحجم مئات المرات . ومع هذا فما من مقارنة تجرى بين التوراة وبين القرآن إلا وهي دليل جديد على نفى أن يكون القرآن مقتبساً من كتاب سابق عليه ، فالقرآن وحى أمين حفظ كلمات الله كما أنزلت على خاتم النبيين في وقد رأينا في المقارنات الثلاث المتقدمة أن القرآن فوق ما يأتي به من جديد ليس معروفاً في سواه \_ إنه يصحح أخطاء وقعت فيما سواه \_ وهذا هو معنى " الهيمنة " التي خص الله بها القرآن في قوله تعالى : ( مصدقًا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنًا عليه ) (١) .

فالأمور التى لم يلحقها تحريف فى التوراة جاء القرآن مصدقاً لها أو هو مصدق لكل من التوراة والإنجيل بالصفة التى أنزلها الله عليهما قبل التحريف والتبديل.

أما الأمور التى حُرفت ، وتعقبها القرآن فقصها قصنًا صحيحاً أميناً ، وصحح ما ألحقوه بهما من أخطاء ، فذلك هو سلطان " الهيمنة " المشهود للقرآن بها من منزل الكتاب على رسله .

فالقرآن هو كلمة الله " الأخيرة " المعقبة على كل مـــا ســواها ، ولــيس وراءها معقب يتلوها ؛ لأن الوجود الإنساني ليس في حاجة مع وجود القرآن إلى غير القرآن .

كما أن الكون ليس في حاجة مع الشمس إلى شمس أخرى تمده بالضوء والطاقة بعد وفاء الشمس بهما .

<sup>(</sup>١) المائدة : ٨٨ .

ولنأخذ صورة مقارنة من العهد الجديد أيضًا حيث يختلف عن العهد القديم وذلك لأن نص الإنجيل الذى سندرسه يقابله من القرآن نصان كل منهما فى سورة مما يصعب معه وضع النص الإنجيلي فى جدول مقابلا بالنصين القرآنيين ولهذا فإننا سنهمل نظام الجدول هنا ونكتفي بعرض النصوص ، والموازنة بينها والموضوع الذى سنخضعه للمقارنة ما هو بشارة زكريا معليه السلام بابنه يحى معليه السلام وذلك على النحو الآتى :

# الصورة الرابعة من الإنجيل والقرآن بشارة زكريا بـ "يحيى " (عليهما السلام) النص الإنجيلي :

"لم يكن لهما \_ يعنى زكريا وامرأته \_ ولد . إذ كانت اليصابات \_ يعنى امرأة زكريا \_ عاقراً .وكان كلاهما متقدمين في أيامهما فبينما هو يكهن في نوبة غرفته أمام الله \_ حسب عادة الكهنوت \_ أصابته القرعة أن يدخل إلى هيكل الرب ويبخر ، وكان كل جمهور الشعب يصلى خارجاً وقت البخور . فظهر له ملاك الرب واقفاً عن يمين مذبح البخور . فلما رآه زكريا اضطرب ووقع عليه خوف . فقال له الملاك : لاتخف يا زكريا ؛ لأن طلبتك قد سمعت وامرأتك اليصابات ستلد لك ولداً وتسميه يوحنا ، ويكون لك فرح وابتهاج . وكثيرون سيفخرون بولادته ؛ لأنه يكون عظيماً أمام الرب . وخمراً ومسكراً لا يشرب ، ومن بطن أمه يمتلئ بروح القدس ويرد كثيرين من بنى إسرائيل إلى الرب إلههم ، ويتقدم أمامه بروح إيليا وقوته ليرد قلوب الآباء إلى الأبناء .والعصاة إلى فكر الأبرار ، لكى يهئ للرب شعباً مستعداً . فقال زكريا للملاك : كيف أعلم هذا و أنا شيخ وامرأتي متقدمة في

فأجاب الملاك وقال: أنا جبرائيل الواقف قدام الله. وأرسلت لأكلمك وأبشرك بهذا. وها أنت تكون صامتاً ولا تقدر أن تتكلم إلى اليوم الذي يكون فيه هذا لأنك لم تصدق كلامي الذي سيتم في وقته. وكان الشعب منتظرين زكريا ومتعجبين من إبطبائه في الهيكل. فلما خرج لم يستطع أن يكلمهم ففهموا أنه قد رأى رؤيا في الهيكل. فكان يومئ إليهم، وبقي صامتاً.. "(۱).

# النصوص القرآنية:

# (١) سورة آل عمران:

( هذالكَ دعا زكريا ربّه قال رب هب لى من لذنك ذرية طيبة إنك سميع الدعاء \* فنادته الملائكة وهو قائم يصلى في المحرراب أن الله يُبشرك بيحيى مصدقاً بكلمة من الله وسيداً وحصوراً ونبيًّا من الصالحين \* قال رب أنى يكون لى غلام وقد بلغنى الكبر وامرأتى عاقر قال كذلك الله يفعل مسايشاء \* قال ربّ اجعل لى آية قال آيتك ألا بُكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمسزاً واذكر ربك كثيراً وسبح بالعشى والإبكار) (٢).

#### (٢) سورة مريسم:

﴿ ذكر رحمة ربك عبده زكريا \* إذ نادى ربّه نداء خفيًا \* قال رب إنى وهن العظم منى واشتعل الرأس شيباً ولم أكن بدعائك ربّ شحيًا \* وإنسى خفت الموالى من ورائى وكانت امرأتى عاقراً فهب لى من لدنك وليّا \* يرثنى ويرث من آل يعقوب واجعله ربّ رضيًا \* يا زكريا إنا نبشرك بغلام اسمه يحيى لم نجعل له من قبل سميًا \* قال رب أنّى يكون لى غلام وكانت امرأتى عاقراً وقد بلغت من الكبر عتيًا \* قال كذلك قال ربك هو على هين وقد خطقتك من قبل ولم تك شهيئا \* قال رب اجعل لى آية قال المحراب وقد خطقتك من قبل ولم تك شهيئا \* قال رب اجعل لى آية قال المحراب أيتك ألا تكلم الناس ثلاث ليال سويًا \* فخرج على قومه من المحراب فأوحى إليه من أن سبحوا بكرة وعشيًا \* يا يحيى خدة الكستاب

<sup>(</sup>١) إنجيل لوقا ( ٧- ٢٢ ) الإصحاح الأول .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٣٨-٤١ . وراجع قبله الآيات من ٣٥-٣٧ للأهمية

بقوة وآتيناه الحكم صبيًا \* وحناناً من لدناً وزكاةً وكان تقيًا \* وبراً بوالديه ولم يكن جباراً عصيًا \* وسلام عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حيًا (١).

ذلك هو نص الإنجيل . وذان هما نصا القرآن الأمين . والقضية التي نناقشها هنا هي دعوى " الحاقدين " أن القرآن مقتبس من الأناجيل كما ادعوا قبلا أنه مقتبس من التوراة .

وندعو القارئ أن يراجع النص الإنجيلي مرات ، وأن يتلو النصــوص القرآنية مرات ، ويسأل نفسه هذا السؤال :

هل من الممكن علميًّا وعقليًّا أن يكون النص الإنجيلي مصدرًا لما ورد في القرآن الأمين ؟!

إن المقارنة بين هذه النصوص تسفر عن انفراد النصوص القرآنية بدقائق لا وجود لها في النص الإنجيلي . ومن أبرز تلك الدقائق ما يلي :

# أولاً : في سورة آل عمران :

- (أ) تقدم على قصة البشارة في" آل عمران" قصة نذر امرأة عمران ما في بطنها لله محرراً. وهذا لم يرد في النص الإنجيلي.
- (ب) الإخبار بأنها ولدت أنثى " مريم " وكانت ترجو المولود ذكرا وهذا لــم يأت في النص الإنجيلي .
- (د) القرآن يربط بين قصة الدعاء بمولود لزكريا وبين قصة مولودة امرأة عمران . وهذا لا وجود له في النص الإنجيلي .
- (هـ) دعاء زكريا منصوص عليه في القرآن وليس له ذكر في النص الإنجيلي.

<sup>(</sup>۱) مريم : ۸ – ۱۵

# ثانياً: في سورة مريم:

- (أ) ما رتبه زكريا على هبة الله له وليًّا ، وهو أن يرثه ويرث من آل يعقوب . ولم يرد هذا في النص الإنجيلي .
- (ب) السبب الذي حمل زكريا على دعاء ربه وهو خوفه الموالى من ورائمه والنص الإنجيلي يخلو من هذا .
- (ج) كون زكريا أوحى لقومه بأن يسبحوا بكرة وعشيًا . و لا وجود لهذا في النص الإنجيلي .
- (د) الثناء على المولود " يحيى " من أنه بار بوالديه عليه سلام الله يهوم ولادته ويوم موته ويوم بعثه حيًّا ورد في القرآن ولا مقابل له في السنص الإنجيلي .

هذا كله جديد خاص بالقرآن لا ذكر له في سواه . وهذا يعنى أن القرآن قد صور الواقعة المقصوصة تصويراً أمينًا كاملاً .

وهذه هى المهمة الأولى التى تعقب بها القرآن المهميمن ما ورد في الإنجيل المذكور .

وبقيت مهمة جليلة ثانية قام بها القرآن المهيمن نحو النص الإنجيلي، كما قام بمثلها نحو النصوص التوراتية المتقدمة . وتلك المهمة هي : تصحيح الأخطاء التي وردت في النص الإنجيلي .

#### ومن ذلك :

(أ) النص الإنجيلي يجعل الصمت الذي قام بزكريا عقوبة له من الملاك .
فصحح القرآن هذه الواقعة ، وجعل الصمت استجابة لدعاء زكريا ربه .
وقد حرص على هذا النصان القرآنيان معاً . ففي آل عمران (قال رب
اجعل لي آية قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزاً وفي مريم :
(قال رب اجعل لي آية قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاث ليال سويا ) .

فالصمت كان تكريما لزكريا \_ عليه السلام \_ من الله ، وليس عقوبة من الملاك ، وقد انساق بعض مفسرى القرآن الكريم وراء هذا التحريف الإنجيلي فقال : إن الصمت كان عقوبة لزكريا ، ولكن من الله لا من الملاك .

وها نحن نرفض هذا كله سواء كان القائل به مسلما أو غير مسلم .

فما هو الذنب الذى ارتكبه زكريا حتى يعاقب من الله أو حتى من الله أو حتى من الملك ؟!

هل إقراره بكبر سنه وعقر امرأته هو الذنب ؟!

لقد وقع هذا من إبراهيم النيخ حين بشر بإسحق ، ووقع من سارة حــين بشرت به فلم يعاقب الله منهما أحداً .

وقد وقع هذا من "مريم "حين بُشِرَت بحملها بعيسى ولم يعاقبهما الله عليه . فما السر فى ترك إبراهيم وسارة ومريم بلا عقوبة وإنزالها بزكريما وحده مع أن الذى صدر منه صدر مثله تماماً من غيره .

أفى المسألة محاباة ..؟! كلا .. فالله لا يحابي أحداً .

إن أكبر دليل على نفى هذا القول هو خلو النصوص القرآنية منه ، وليس هذا تعصباً منا للقرآن . وإنما هو الحق ، والمسلك الكريم اللائق بمنزلة الرسل عند ربهم .

إن الصمت الذى حل بزكريا كان بالنسبة لتكليم الناس ، ومع هذا فقد ظل لسانه يلج بحمد الله وتسبيحه فى العشى والإبكار كما نص القرآن الأمين .

(ب) النص الإنجيلي يحدد مدة الصمت بخروج زكريا من الهيكل إلى يوم أن ولد يحيى .

وهذا خطأ ثان صححه القرآن المهيمن فجعل مدته ثلاثة أيام بلياليهن بعد الخروج من المحراب .

- (ج) النص الإنجيلي يجعل البشارة على لسان ملاك واحد ، بينما النصان القرآنيان يجعلانها على لسان جمع من الملائكة : ﴿ فَنَادَتُهُ المُلائكَةُ وَهُو وَهُو المُلائكَةُ وَهُو المُلائكَةُ وَهُو المُلائكَةُ وَهُو المُدرابِ ﴾ (١).
  - ﴿ يَا زَكْرِيا إِنَّا نَبِشُرِكُ بِغُلَامٍ .. ﴾ (٢) .

وهذا خطأ ثالث وقع فيه النص الإنجيلي فصححه القرآن الأمين.

(د) النص الإنجيلي يجعل التسمبة بـ " يحيى " يوحنا من اختيار زكريا بيد أن الملك قد تنبأ بها .

وهذا خطأ رابع صححه القرآن الأمين فجعل التسمية من وحسى الله إلى زكريا : ( .. اسمه يحيى لم نجعل له من قبل سميا ) (r)

(هـ) النص الإنجيلي يقول: "إن زكريا حين جاءه الملك \_ وقع عليه خوف واضطراب ".

وقد خلا النص القرآني من هذا .. فدل خلوه منه على أنه لم يقع .

ذلك أن القرآن الحكيم عَوَّدَنَا في قَصِّه للوقائع المناظرة لهذه الواقعة أن يسجلها إذا حدثت ولا يهملها ، بدليل أنه قد نصَّ عليها في واقعة السحرة مع موسى الملك فقال : (فأوجس في نفسه خيفة موسى) (٤) . وقال في شأنه كذلك عند انقلاب العصى حية لأول مرة : (فلما رآها تهتز كأنها جَانُ ولَى مُديراً ولم يُعَقِّبُ ) (٥) . وحكاها عن إبراهيم الملك حين جاءته الملائكة تبشره فقال حكاية عن إبراهيم لضيوفه : (إنا منكم وجلون ) (١) . وحكاها عن مريم حين جاءها الملك : (قالت إني أعوذ بالرحمن منك إن وحكاها عن مريم حين جاءها الملك : (قالت إني أعوذ بالرحمن منك إن

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٣٩ . (٢) مريم :٧ .

<sup>(</sup>٣) مريم :٧ . (٤) طه : ٦٧ .

<sup>(</sup>٥) القصص : ٣١ . (٦) الحجر : ٥٢ .

<sup>(</sup>۲) مریم : ۱۸ .

وحرصُ القرآن على ذكر هذا الانفعال (الخوف ، إذا حدث) يدل على أن خلوه منه بالنسبة لزكريا دليل على أنه لم يقع منه خوف قط، وهذا "الخلو "يعتبر تصحيحاً لما ورد في الإنجيل من نسبة حدث إلى زكريا هو في الواقع لم يصدر منه.

فهذه خمسة أخطاء قام بتصحيحها القرآن الأمين نحو نصوص الإنجيل المذكورة هنا في المقارنة . وبهذا نقول :

إن القرآن أدى هنا في تعقبه للنص الإنجيلي مهمتين جليلتين :

الأولى : تصوير الواقعة المقصوصة تصويراً أميناً كاملاً .

الثانية : تصحيح الأخطاء الواردة في النص الإنجيلي المقارن .

# وقفة أخيرة مع دعوى الاقتباس:

موضوع الدعوى \_ كما يروج لِها المبشرون \_ أن القرآن اقتبس من الكتاب المقدس كل قصصه التاريخي .

والواقعة التي هي موضوع دعوى الاقتباس ــ هنا ــ هي حادثــة تاريخيــة دينية محددة ببشارة زكريا الله بيحيى عبد الله ورسوله ووثائق تســجيلها هما: الإنجيل، ثم القرآن الأمين.

وصلة الإنجيل بالواقعة المقصوصة أنه سجلها \_ فرضًا \_ بعد زمن وقوعها بقليل ؛ لأن عيسى كان معاصراً ليحيى \_ عليهما السلام \_ وصلة القرآن الأمين بها أنه سجلها بعد حدوثها بزمن طويل "حوالى سبعمائة سنة ".

وقرب الإنجيل من وقوع الحادثة المقصوصة ، وبُعد القرآن الزمنى عنها يقتضى \_ إذا سلمنا جدلاً بدعوى الاقتباس المطروحة \_ أن ياتى الاقتباس على إحدى صورتين :

أولاهما: أن يقتبس القرآن جزءًا مما ورد من القصنة الكلية في الإنجيل. وتظل القصنة فيه ناقصة عما هي عليه في المصدر المقتبس منه (الإنجيل) على حسب زعمهم.

ثانيهما: أن يقتبس القرآن القصة كلها كما هي في الإنجيل بلا نقصص ولا زيادة ، سواء أخذها بألفاظها أو صاغها في أسلوب جديد ( البلاغة العربية كما يدعون ) ، بشرط أن يتقيد بالمعاني الواردة في المصدر المقتبس منه ؛ لأن الفرض قائم (حتى الآن ) على أن القرآن لم يكن له مصدر يستقى منه الواقعة غير الإنجيل المقتبس منه .

ومحظور على القرآن \_ عملا بهذه القيود التى تكتنف قضية الاقتباس للوقائع التاريخية من مصدرها الأوحد \_ أن يأتى بجديد أو يضييف إلى الواقعة ما ليس في مصدرها الأوحد .

فماذا صنع القرآن إذن ؟

هل اقتبس من الإنجيل جزءًا من الواقعة ؟ أم الواقعة كلها ؟! دائراً في فلك الإنجيل دورة ناقصة أو دورة كاملة ؟!

لو كان القرآن قد فعل هذا: اقتبس جزءاً من الواقعة كلها، و لو مع صياغة جديدة لم تغير من المعنى شيئا ؛ لكان لدعوى الاقتباس هذه ما يؤيدها من الواقع القرآنى نفسه . ولما تردد في تصديقها أحد .

ولكننا قد رأينا القرآن لم يفعل شيئًا مما تقدم . لم يقتبس جزءً من الواقعة ولا الواقعة كلها .

وإنما صورها تصويراً أميناً رائعاً . سجل كل حقائقها ، والتقط بعدساته \_ كل دقائقها . وعرضها عرضاً جديداً نقيًّا صافياً ، وربط بينها وبين وقائع كانت كالسبب الموحد لها في بناء محكم وعرض أمين .

ولم يقف القرآن عند هذا الحد .. بل قام بإضافة الكثير جدًّا من الجديد الذي لم يعرفه الإنجيل . وصحح كثيراً من الأخطاء التي وردت فيه بفعل

التحريف والتزوير . إما بالنص وإما بالسكوت . وهذا لا يتأتى من مقتبس ليس له مصدر سوى ما اقتبس منه .

وإنما يتأتى ممن له مصدره ووسائله وسلطانه المتفوق ، بحيث يتخطى كل الحواجز ، ويسجل الواقعة من " مسرحها " كما رآها هو ، وعقلها هو ، وسجلها هو . وكان هذا هو القرآن .

إن المصدر الوحيد للقرآن هو الوحى الصادق الأمين .. وليس ما سجله الأحبار والكهان ، والفريسيون ، والكتبة في توراة أو أناجيل .

إن مقاصد القرآن وتوجيهاته وكل محتوياته ليس في التوراة ولا في الإنجيل منها شيء يذكر . وفاقد الشيء لا يعطيه . هذا هو حكم العقل والعلم ، ومن لم يخضع لموازين الحق من عقل وعلم ونقل فقد ظلم نفسه .

#### الشبهة الثانية عشرة

# رفع المعطوف على المنصوب

#### منشأ هذه الشبهة:

( إن الذين آمنوا والذين هادوا والصابئون والنصارى من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون (1).

هذه الآية هي منشأ هذه الشبهة عندهم ، لأنهم نظروا فيما بعد " الـواو " في " الصابئون " وقارنوا بينه وبين " الذين آمنوا " الواقع بعد " إن " و هـي حرف ناسخ ينصب " المبتدأ " ويرفع " الخبر " واسم " إن " \_ هنا \_ هـو " الذين " وهو مبنى لأنه اسم موصول .

وقد عطف عليه " الذين هادوا " أما " الصابئون " فجاءت مرفوعة بالواو" لأنها جمع مذكر سالم وجاء بعدها " النصاري " .

وكل من " الذين " في الموضعين السابقين على " الصابئون " وكذلك " النصاري " إعرابها تقديري لا يظهر لا في الخطولا في النطق ، وذلك لأن الاسم الموصول " الذين " من المبنيات على حالة واحدة ، أما "النصاري" فهو اسم مقصور ، يتعذر ظهور حركة الإعراب عليه ، وهمي هنا للفتحة ، و " الراء " مفتوحة أصالة ، ومحال أن تظهر فتحتان على موضع واحد . سواء كانت الحركتان مختلفتين ، كفتح وضم ، أو متجانستين ، كفتحتين وضمتين .

<sup>(</sup>١) المائدة : ٦٩ .

وخصوم القرآن نظروا في نظم هذه الآية الحكيمة وقالوا إن فيها خطاً لغوياً (نحوياً) ؛ لأن " الصابئون " معطوفة على منصوب " إن الذين آمنوا " فكان حقها أن تنصب ، فيقال " والصابئين " لكنها جاءت مرفوعة بيات " الواو " هكذا " والصابئون " وهدفهم من تصيد هذه الشبهات إثبات :

- أن في القرأن تحريفاً لمخالفته بدهيات القواعد النحوية .
- أو هو ليس من عند الله ، لأن ما كان من عند الله لا يكون فيه خطأ .

# الرد على الشبهة:

للنحاة والمفسرين في توجيه رفع "الصابئون "في هذه الآية عدة آراء ، منها ما هو قوى مشهود له في الاستعمال اللغوى عند العرب الخلص ، ومنها ما هو دون ذلك ، وقد بلغت في جملتها تسعة توجهات نذكر منها ما يلي : الأول : ما قاله جمهور نحاة البصرة ، الخليل وسيبويه وأتباعهما ، قالوا : إن "الصابئون "مرفوع على أنه "مبتدأ "وخبره محذوف يدل عليه خبر ما قبله "إن الذين آمنوا "قالوا : والنية فيه التأخير ، أي تأخير "والصابئون "إلى ما بعد "والنصاري " . وتقدير النظم والمعنى عندهم : "إن الذيسن آمنوا والذين هادوا والنصاري من آمن منهم بالله واليوم الآخر فلا خوف عليهم و لاهم يحزنون والصابئون كذلك " (۱) .

ومن شواهد هذا الحذف عند العرب قول الشاعر:

نحن بما عندنا وأنت بما

عندك راض والرأى مختلف

<sup>(</sup>١) انظر : الدر المصون للسمين الحلبي (٤/٤).

فقد حذف الخبر من المبتدأ الأول ، وتقديره " راضون " لدلالة التسانى عليه " راض " .

والمعنى : نحن بما عندنا راضون ، وأنت بما عندك راض .

وقول الآخر :

ومن بك أمسى بالمدينة رحله

فإنى وقيَّار بها لغريب

والتقدير : فإنى لغريب وقيار كذلك .

وقول الشاعر:

بغاة ما بقينا في شقاق

الشاعر يصف الفريقين أنهم " بغاة " إن استمروا في الشقاق ، والتقدير : اعلموا أنا بغاة وأنتم كذلك .

وهكذا ورد في الاستعمال اللغوى عند العرب ، أن الجملة الاسمية المؤكدة بر " إن " يجوز أن يذكر فيها مبتدأ آخر غير اسم " إن " وأن يذكر خبر واحد يكون لاسم " إن " ويحذف خبر المبتدأ الثاني لدلالة خبر اسم "إن " عليه ، أو يحذف خبر اسم " إن " ويكون الخبر المذكور للمبتدأ الثاني دليللاً عليه ، أو يحذف خبر اسم " إن " ويكون الخبر المذكور للمبتدأ الثاني دليللاً على خبر اسم " إن " المحذوف ونظم الآية التي كانت منشأ الشبهة عندهم لا يخرج عن هذه الأساليب الفصيحة ، التي عرفناها في الأبيات الشعرية الثلاثة ، وهي لشعراء فصحاء يستشهد بكلامهم .

الثانى: أن " إن " فى قوله تعالى: " إن الذين آمنوا " ليست هي " إن " الناسخة ، التى تنصب المبتدأ وترفع الخبر ، بل هى بمعنى : نعم ، يعنى حرف جواب ، فلا تعمل فى الجملة الاسمية لا نصباً ، ولا رفعاً ، وعلى هذا

فالذى بعدها مرفوع المحل ، لأن " الذين " اسم موصول ، وهو مبنى فى فالذى بعدها مرفوع الصابئون " فإنه مرفوع لفظاً ، وعلامة رفعه " السواو " لأنه جمع مذكر سالم ، مفرده " صابئ " .

وقد استعملها العرب كذلك . قال قيس بن الرقيات :

برز الغواني من الشباب

يلمنني ، وآلو مهنَّهُ

وقد كبرت ، فقلت إنَّهُ (١)

أى فقلت : نعم .

وعلى هذا فإن كلا من " الذين " و " الصابئون " والنصارى ، أسماء مرفوعة إما محلاً ، وهما : الذين " فهى مبنية فى محل رفع ، والنصارى مرفوعة بضمة مقدرة لأنها اسم مقصور لا تظهر على آخر مركات ، وإما لفظاً مثل : " الصابئون " فهى مرفوعة لفظاً بواو الجماعة .

وعليه \_ كما كان في المذهب الأول \_ فلا خطأ في الآيـة كمـا زعـم خصوم القرآن .

أما المفسرون فقد اختار الزمخشرى منهم المذهب الأول المعــزو إلــى جمهور علماء البصرة ، ومن شيوخهم الخليل وسيبويه ، فقال :

" والصابئون " رفع على الابتداء ، وخبره محذوف والنية به (٢) التأخير عما في حيز إن من اسمها وخبرها كأنه قيل :

البيتان في ديوانه (٦٦) والكتاب لسيبويه (١/٥٧٤) .

 <sup>(</sup>٢) الضمير في " به " عائد على " الصابئون " يعنى أن حقه أن يذكر بعد النصارى ، ولكنه قُـــدُم مــن تأخير .

" إن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى حكمهم كــــذا ، والصـــابئون كذلك " (١) .

وقال الإمام الشوكاني:

" والصابئون " مرتفع على الابتداء ، وخبره محذوف والتقدير : إن الذين آمنوا والذين هادوا من آمن منهم بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً فللا خوف عليهم ولا هم يحزنون والصابئون والنصارى كذلك " (٢) .

وقد ألمح الإمام الشوكانى إلى إضافة جديدة خالف بها كلا من الخليل وسيبويه والزمخشرى ؛ لأن هؤلاء جعلوا "الصابئون" مقدما من تأخير كما تقدم ، أما هو فجعله قاراً في موضعه غير مقدم من تأخير بدليل قوله:

" والصابئون والنصارى كذلك " وهذه إضافة حسنة ومقبولة . وعليه يمكن جَعْل " النصارى " مرفوعة عطفاً على " الصابئون " ولا حاجه إلى جعلها منصوبة عطفاً على " إن إلذين آمنوا " ، والواقع أن هذا المذهب على جملته للذى ذهب إليه جمهور علماء البصرة ، وتابعهم فيه الإمام الشوكانى هو أقوى ما أورده النحاة فى توجيه رفع " الصابئون " فهى هذه الآراء ، فهى دون ذلك بكثير (٣) .

هذا هو توجيه رفع " الصابئون " عند جمهور النحاة والمفسرين ، أما توجيهه بلاغة فهو ما يأتى :

إن مخالفة إعراب " الصابئون " عما قبلها سواء كانت مقدمة من تأخير على رأى الجمهور أو غير مقدمة على رأى الإمام الشــوكاني وآخريــن (٤)

<sup>(</sup>۱) الكشاف (۱/٦٣٠).

<sup>(</sup>۲) فتح القدير (۲/۲) .

 <sup>(</sup>٣) انظر : تفاصيل هذه الأراء وشواهدها ومناقشتها في " الدر المصون " للسمين الحلبي (٣٥٢/٤) وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) انظر : المصدر السابق (٢٠/٤) .

وعما بعدها إن قدرنا "والنصارى "معطوفاً على " إن الذين آمنوا والذيل في هادوا ، بأن هذه المخالفة لمحة بلاغية رائعة ؛ تشير إلى وجود فرق كبير بين هذه الطوائف الأربع:

- الذين آمنوا .
- الذين هادوا .
  - النصاري .
  - الصابئون.

فالطوائف الثلاث الأولى يربط بينها رابط قوى هو أن كل طائفة منها لها كتاب ورسول من عند الله عز وجل.

فالذين آمنوا لهم كتاب هو القرآن ، ورسول هو محمد ﷺ.

والذين هادوا لهم كتاب هو التوراة ، ؤلهم رسول هو موسى عليه السلام. والنصارى لهم كتاب هو الإنجيل ، ولهم رسول هو عيسى عليه السلام .

أما الصابئون ، فليس لهم كتاب ولا رسول ، وهم على ضلال مطبيق لا ذرة من هداية فيه .

والمقام الذي تتحدث عنه الآية هو فتح باب القبول عند الله لكل من آمين إيماناً صحيحاً صادقاً وداوم على عمل الصالحات. فالإيمان يمحو ما قبله ولا ينظر الله إلى ماضيهم الذي كانوا عليه من كفر ومعاص، والآية بدأت بالذين آمنوا ليستمروا على إيمانهم الذي هم فيه، ويلتزموا بعمل الصالحات والله سيجزيهم خير الجزاء على إيمانهم المستمر، وصلاحهم الدائم (۱).

<sup>(!)</sup> بعض العلماء يفسر " الذين آمنوا " في الآية بأنهم المنافقون لأنهم غير مؤمنين في الباطن . والأصوب ما أثبتناه ، وهو أن المراد هم الذين آمنوا فعلاً ، ويكون المطلوب منهم أمرين ثباتهم على هذا الإيمان . ثم إدامة عمل الصالحات . كما في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الذَّيْنِ آمَنِ وَا آمِنُ وَا بِاللّهِ وَرَسُولُه ﴾ النساء : ١٣٦ . أي : دوموا على إيمانكم .

ثم ثنت بالذين هادوا ، يعنى : اليهود ، وهم كانوا فى عصر نرول القرآن قد غالوا فى دينهم ، وحادوا عن الحق ، وغيروا وبدلوا فيما أنزله الله على أنبيائهم فوعدهم الله إذا آمنوا إيماناً صحيحاً صادقاً ، وتابوا إلى الله من كل ما ابتدعوه فى عقائدهم واتبعوا ما أنزل الله على خاتم رسله ؛ بأنهم سيكونون فى أمن من عذاب الله ، لا خوف عليهم ولا هم يحزنون .

وكذلك النصارى حيث جعلوا لله صاحبة وولدا وغالوا كثيراً فى دينهم ، إذا آمنوا إيماناً صحيحاً صادقاً ، وبرئوا من عقائدهم التى ابتدعوها ، وأصلحوا شأنهم ، وآمنوا بما أنزله الله على خاتم رسله ، ولزمنوا العمل الصالح ، كان سعيهم عند الله مشكورا ، ووقاهم الله عز وجل من الخوف والحزن يوم يقوم الناس لرب العالمين .

ثم زاد الله فى ترغيب هذه الفرق الثلاث فيما عنده بأن يجعل هذا الفضل للصابئين الذين خرجوا عن جميع الرسالات السماوية ، وإذا كان الله يقبل منهم إيمانهم إذا آمنوا ، ويثيبهم على عمل الصالحات . فإن الذين آمنوا واليهود والنصارى أولى بالقبول عند الله ، إذا آمنوا وعملوا الصالحات .

ومن أجل هذا خولف إعراب و " الصابئون " ليلفت الأذهان عند قراءة هذه الآية أو سماعها إلى الوقوف أمام هذه المخالفة ، وليتساءل القال أو السامع ما سبب هذه المخالفة ، ثم يقوده هذا التساؤل إلى الحصول على هذا المعنى الذى تقدم .

فهذه المخالفة أشبه ما تكون بالنبر الصوتى في بعض الكلمات ، التسيى يراد لفت الأنظار إليها عند السامعين ؛ قالوا : والواو فسي " والصابئون " ليست لعطف المفردات على نظائرها ، وإنما هي لعطف " الجمل " و " الواو " التي تعطف جملة على أخرى لا تعمل في مفسردات الجملة المعطوفة ، لا رفعا ولا نصبا ولا جرا . بل تربط بين الجملتين المعطوفة والمعطسوف عليها في المعنى دون الحركات الإعرابية .

ولهذه الآية نظائر في مخالفة إعرابها لما قبلها اتخذ منها خصوم القرآن منشأ لشبهات مماثلة وسيأتي الحديث عنها كلا فيموضعه إذا شاء الله تعالى .

#### والخلاصة:

إن هذه الآية: ﴿ إِن الدين آمنوا والذين هادوا والصابئون والنصارى من آمن بالله واليوم الآخر ﴾ تخلو من أى خطأ نحوى أو غير نحوى . بل هى فى غاية الصحة والإعجاز ، وقد بينا وجوه صحتها ، والمعانى البيانية التى ألمح إليها رفع " الصابئون " كرهؤلاء النين يلحدون فى آيات الله لا دراية لهم بالنحو ولا بالصرف ولا بالبلاغة ، وليسوا هم طلاب حق ، ولا باحثين عنه ، والذى سيطر على كل تفكيرهم هو البحث " عن العورات " فى كتاب لا عورات فيه بل هو أنقى وأبلغ وأفصح وأصح ، وأصدق بيان فى الكون كله ، ولا يأتوننا بمثل إلا جئناهم بالحق وما هم بسابقين .

# الشبهة الثالثة عشرة

# نصب المعطوف على المرفوع

وتكلموا على هذه الشبهة في آيتين :

الأولى :

هو قوله تعالى : ( لكن الراسخون فى العلم منهم والمؤمنون يؤمنون يومنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك ، والمقيمين الصلحة والمؤتون الزكاة والمؤمنون بالله واليوم الآخر أولئك سنؤتيهم أجراً عظيماً (1).

نظروا في هذه الآية، فوقعت أعينهم على كلمة "المقيمين "فقارنوا بينها وبين ما قبلها: "الراسخون " - "المؤمنون " وبين ما بعدها "المؤتون " - "المؤتون " - "المؤمنون "فوجدوا ما قبلها وما بعدها مرفوعاً ب "الواو "لأنه جمع مذكر سالم ؛ أما "المقيمين "فوجدوها منصوبة ب "الياء "لأنها كذلك جمع مذكر سالم .حقه أن يرفع ب "الواو "ينصب ويجر ب "الياء ". وسرعان ما صاحوا وقالوا إن في القرآن خطأ نحوياً من نوع جديد ، هو "عطف المنصوب على المرفوع ، أو نصب المعطوف على المرفوع " . ثم علقوا قائلين :

" وكان يجب أن يرفع المعطوف على المرفوع فيقول: " والمقيمون الصلاة " ، هذا هو مبلغهم من الجهل ، أو حظهم من العناد وكراهية ما أنزل الله على خاتم رسله الله على خاتم رسله

<sup>(</sup>۱) النساء : ۱۲۲ .

#### الرد على الشبهة:

هذه الآية وردت في سياق الحديث عن اليهود تنصيف من استحق الإنصاف منهم ، بعد أن ذم الله تعالى من عاند منهم ، وحاد عن الحق ، في الآيات التي سبقت هذه الآية .

ومجيء " المقيمين " بالياء خلافاً لنسق ما قبله وما بعده لفيت أنظرار النحاة والمفسرين والقراء ، فأكثروا القول في توجيهه مم إجماعهم علمي صحته .

وقد اختلفت أراؤهم فيه وها نحن نقتصر على ذكر ما قل ودل منها فى الرد على هؤلاء الكارهين لما أنزل الله على خاتم رسله ﷺ ولن نذكر كل ما قيل توخياً للإيجاز المفهم .

وأشهر الآراء فيها أن " المقيمين " منصوب على الاختصاص المراد منه المدح في هذا الموضع بدلالة المقام ؛ لأن المؤدين للصلاة بكامل ما يجب لها من طهارة ومبادرة وخشوع وتمكن ، جديرون بأن يُمدحوا من الله والناس . يقول الإمام الزمخشرى :

" و " المقيمين " نُصِبَ على المدح ، لبيان فضل الصلاة وهو باب واسع ولا يلتفت إلى ما زعموا من وقوعه لحناً في خط المصحف ، وربما التفــت إليه من لم ينظر في الكتاب ، ولم يعرف مذاهب العرب ، ومـــا لــهم فــي النصب على الاختصاص من الافتنان " (۱) .

الزمخشرى أوجز كلامه في الوجه الذي نُصب عليه " المقيمين " وهــو الاختصاص مع إرادة المدح (٢).

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/٥٨٢).

<sup>(</sup>٢) الاختصاص هو مخالفة إعراب كلمة لإعراب ما قبلها بقصد المدح كما في هذه الآيـــة ، أو الــذم . ويسمى الاختصاص والقطع .

ومع إيجازه في عبارته كان حكيماً فيها ، ومن الطريف في كلامه إشارته إلى خطأ من يقول إن نصب " المقيمين " لحن في خطط المصحف لل سمح الله ــ ثم وصفه بالجهل بمذاهب العرب في البيان ، والتفنن في الأساليب ، وكأنه ــ رحمه الله ــ يتصدى للرد على هؤلاء الطاعنين في القرآن ، الذين نرد عليهم في هذه الرسالة .

والرأى الذى اقتصر عليه الإمام الزمخشرى هو المشهور عند النحاة والمفسرين والقراء .

وقد سبق الزمخشرى في هذا التوجيه شيخ النحاة سيبويه  $^{(1)}$  وأبو البقاء العكبرى  $^{(7)}$ .

وهذا الاختصاص أو القطع بيان لفضل الصلاة التي جعلها الله على الناس كتاباً موقوتاً ، وأمر عباده بإقامتها والمحافظة عليها في كثير من آيات الكتاب العزيز ومتلها رسوله الله كله كما في صحيحي البخاري ومسلم بالنهر ، الذي يستحم فيه المكلف في اليوم خمس مرات ، فيزيل كل ما علق بجسمه من الأدران والأوساخ ، وكذلك الصلوات الخمس فإنها تمحو الخطايا ، وتزيل المعاصى كما يزيل الماء أدران الأجسام .

أما الآراء الأخرى فكثيرة ، ولكنها لا تبلغ من القوة والشيوع ما بلغـــه هذا الرأى ، وهو النصب على الاختصاص أو القطع .

وقد أوردوا عليه شواهد عدة من الشعر العربي المحتج به لغوياً ونحوباً . ومن ذلك ما أورده سيبويه :

<sup>(</sup>۱) الكتاب (۱/۸۶۲).

<sup>(</sup>٢) إملاء ما من به الرحمن (٢٠٢/١) .

ويـــأوى إلى نســوة عُطَّل وشُعْثاً مراضيع مثل الثعالي

ومنها قول الخرنق بنت هفان:

لا يبعدن قومي الذين همو

سمم العداة وآفة الجزر

النازلين بكل معتــرك

والطيبون معاقد الأزر (١)

والشاهد في هذه الأبيات ، نصب "شُعثا " في البيتين الأوليين وهو معطوف على مجرور " عُطَّل " .

والشاهد في البيتين الآخرين نصب " النازلين " وهو معطـــوف علــي مرفوع ، وهو " سمُّ العداة " .

هذا ، وقد قلنا من قبل لن القرآن غير مفتقر إلى شواهد من خارجه على صحة أساليبه ، ومع هذا فإن ورود هذه الشواهد نرحب به ولا نقلل من شأنه ، ومنهم من جعل " المقيمين " مجروراً لا منصوباً ، وقال إن جره لأنه معطوف على الضمير المجرور محلاً في " منهم " والمعنى على هذا :

لكن الراسخون منهم والمقيمين الصلاة .

وبعضهم قال إنه مجرور بالعطف على الكاف في " أنسزل إليك " وبعضهم قال إنه مجرور بالعطف على " ما " في " بما أنزل إليك " .

أو هو مجرور بالعطف على " الكاف " في " قبلك " (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر : في هذه الشواهد الدر المصون (٤/٤) .

<sup>(</sup>٢) انظر : الدر المصون (٤/٥٥١) .

#### والخلاصة:

إن الذى ينبغى الركون إليه \_ لقوته \_ هو الرأى الأول ، المنسوب إلى سيبويه وأبى البقاء العكبرى والزمخشرى وابن عطية ، أما ما عداه من آراء فلا تخلو من التكلف أو الضعف .

أما النصب على الاختصاص فلا مناص من قبوله ؛ لأنه أسلوب شائع في الاستعمال اللغوى العربى ، وفيه من البلاغة أمر زائد على مجرد التوجيه النحوى ، الذى لا يتجاوز بيان عامل النصب أو الجر .

#### الثانية:

قوله تعالى : ( .. والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس ) (١)

وشاهدهم على هذه الشبهة هو قوله سبحانه: "والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس " لأنه جاء منصوباً بس " الباء " بعد قول له تعالى: "والموفون بعهدهم إذا عاهدوا ".

وكان يجب أن يرفع المعطوف ــ يعنى : الصابرين ــ على المرفوع ــ يعنى : الموفون ــ فيقول : والموفون والصابرون "، هذا قولهم .

#### الرد على الشبهة:

يُحسن بنا أولاً أن نذكر هذه الآية بتمامها لننظر فيها نظرة جُملية قبل مواجهة ما آثاره الخصوم حولها:

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧٧ .

- (۱) (ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن السبر مسن آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين ) .
- (٢) ﴿ وآتى المال على حبه ذوى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب › .
  - (٣) ﴿ وأقام الصلاة وآتي الزكاة ﴾ .
  - (٤) ﴿ والموقون بعهدهم إذا عاهدوا ﴾ .
- (°) ﴿ والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقـــوا وأولئك هم المتقون ﴾ .

ترى أننا وزعنا كلمات هذه السورة على وحدات كل وحدة منها تضـــم معانى وقيماً متجانسة .

- الوحدة الأولى: قيم إيمانية تنتظم تحت مفهوم العقيدة وهـــى: الإيمــان بالله ، وباليوم الآخر ، وبالملائكة ، وبالوحى ، ثم بالأنبياء والرسل الله .
- والوحدة الثانية: تنتظم عناصرها تحت مبدأ " الإنفاق المالي الحر (غير الزكاة) ويبين الله فيها الصفات التي تتحقق في المنفق عليه، وهم:
  - ـ ذوو القربي من النسب .
  - ــ اليتامي مهما تباعدت صلتهم عن المنفق .
- ــ المساكين ، الذين ليس لهم مصدر رزق كسبى ، إما لعدم وجود عمل ، أو لعجز عنه .
- ــ الغرباء الذين تعوزهم الحاجة في السفر ، وليس معهم مـــال وإن كـانوا أغنياء في بلادهم .
- \_ المحتاجون \_ حقا \_ الذين يستعطفون الناس لسد حاجتهم فى غير معصية .

- \_ عتق الرقاب من الرق ، إما تطوعاً ، أو كاتب السيد عبده على مقدار من المال ليصير حراً .
- والوحدة الثالثة: يندرج عنصراها: الصلاة والزكاة تحت ركنين عمليين من أركان الإسلام، والزكاة إنفاق واجب، وليس حراً.
  - والوحدة الرابعة: هي حسن المعاملة مع الناس بوفاء الوعد العهد .
- والوحدة الخامسة: تنتظم عناصرها تحت مبدأ الصبر الجميل في كلل عمل خير يؤديه المكلف، وبخاصة في الشدائد والمحن وملاقاة العدو.
- أما الوحدة السادسة : فهى بيان فضل هؤلاء المذكورين فــــى الآيــة ، وبخاصة ما ذكر قبل الفاصلة مباشرة ، ومنزلتهم عند الله :
  - " أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون " .

وإذا تأملت هذه الوحدات ، وعناصرها المندرجة تحتها ، وجدت أن الشدها وقعاً على النفس ، وأكثرها أعباء ، وأشقها كلفة ، هى الصبر في المحن والشدائد والأخطار ، وبخاصة في ملاقاة العدو ، والتعرض لزحف وسلاحه ، وقد يفضى بالإنسان إما إلى حدوث عاهات مؤلمة في الجسم ، وإما إلى الموت . فالمقاتل في ساحات الكر والفر إنما يصبر عالموت .

ولهذا جاء إعراب " الصابرين " مخالفاً لإعراب ما قبلها ، ليلفت الله أذهان العباد إلى أهمية الصبر في هذه المجالات ، وهذا الإعراب المخالف لما قبله يفيد مع تركيز الانتباه ، وتوفير العناية بتأمّل هذا الخلق العظيم ، يفيد أمراً آخر مبهجاً للنفوس ، هو مدح هؤلاء الصابرين شديدي العزيمة ، قويي الاحتمال .

فانظر إلى نفائس هذه المعانى ، التى دل عليها نصب " الصابرين " مع كون ما قبله مرفوعاً . إنها بلاغة القرآن المعجز ، وعبقرية اللغة العربية لغة التنزيل الحكيم .

وهذا الإعراب المخالف لإعراب ما قبله ، هو السندى يسميه النحاة واللغويون بس " القطع " كما تقدم في نظيريه في هذه الدراسة ، إما للمدح كما في هذه الآية ، وآية النساء " والمقيمين الصلاة " وقد تقدمت .

وإما بقصد الذم ، كما في قوله تعالى في سورة المسد " وامرأته حمالــة الحطب " أي امرأة أبي لهب التي كانت تحمل الشوك وتنــثره فــي طريــق رسول الله على لتؤذيه . لأن كلمة " حمالة " جاءت منصوبة بعد رفع ما قبلها ، وهي " امرأته " فهذا قطع كذلك ، القصد منه الذم ، أي : أذم أو ألعن حمالــة الحطب .

وأياً كان القطع للمدح أو الذم ، فإنه من أرقى الأساليب البلاغية ، يحتوى على فضيلة الإيجاز وهى أن تكون المعانى أكثر وأوفر من الألفاظ التى تدل عليها ، أو المستعملة فيها ، لأن كل كلمة قُطع إعرابها عما قبلها نابت هذه الكلمة مناب ثلاثة قيم بيانية ، رامزة إلى وجودها فى المقلم ، وإن كانت محذوفة وهى :

الكلام الذى عمل الإعراب المخالف فى الكلمة المقطوع إعرابها عــن
 إعراب ما قبلها ، وهو فى " الصابرين " أمدح أو أخص الصابرين بــالمدح .
 وفى آية " المسد " أذم أو ألعن .

٢ \_ إفادة المدح أو الذم بغير الألفاظ التي تدل عليهما .

٣ ــ فضيلة الإيجاز البياني المفعم بالمعاني الآسرة والــدلالات الساحرة .
 فسبحان من هذا كلامه !

#### والخلاصة:

بعد هذا البيان الموجز ، وإن طال ، لا أرانا في حاجة إلى ذرر توجيهات النحاة والمفسرين وعلماء القراءات واللغويين ، لمجئ " الصابرين "

منصوباً بعد مرفوع في هذه الآية ، لأن توجيهاتهم - هنا - مثل توجيهاتهم هناك ، ولسنا في حاجة كذلك إلى الاستشهاد بالمأثور عن العرب الذين يحتج بكلامهم على قواعد اللغة ، وطرائق استعمالاتها ، لسنا في حاجة إلى ذلك ، وإن كان مفيداً ، لأن القرآن الكريم حجة في نفسه ، غير مفتقر لإقامة الدليل من خارجه على صحة شيء فيه ، فهو النم وذج الممتاز الأعلى للغة العربية ، قواعدها ، ونحوها ، وصرفها ، وبيانها ، وبلاغتها . وحسبنا في هذه الآية المعانى التي أمطنا عنها اللثام في مجيء " الصابرين " منصوباً بعد مرفوع .

#### الشبهة الرابعة عشرة

## نصب الفاعل

هذه شبهة خفيفة الوزن ، تدل على أمرين راسخين فيهم :

الأول : جهلهم الفاضح بقواعد اللغة العربية .

الثانى: تهافتهم الأعمى على تصيّد الشبهات ، والبحث عن العيوب والنقائص .

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ( وإذ ابتلى إبراهيم ربه بكلمات فأتمهن قسال إنسى جاعك للناس إماماً ، قال : ومن ذريتى قال لا ينال عهدى الظالمين ) (١) .

اطلعوا على هذه الآية في المصحف الشريف ، ووقع بصرهم على كلمة " الظالمين " وصورت أوهامهم أن فيها خطأً نحوياً ؛ لأنها عندهم \_ فاعل ، والفاعل حكمه الرفع لا النصب ، فكان حقه أن يكون هكذا .

لا ينال عهدى الظالمون ، لأنه جمع مذكر سالم ، يعلامة رفعه " المواو " وبهذا تخيلوا ، بل توهموا أن القرآن لل سمح الله له قد أخطا فنصب الفاعل " الظالمين " ولم يرفعه " الظالمون " ؟! هذا هو منشأ هذه الشبهة .

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٢٤.

#### الرد على الشبهة:

الفعل " نال " فعل متعد إلى مفعول واحد ، قال الله تعالى :

( ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً (1)

الفاعل " واو الجماعة " والمفعول " خيراً " .

أما في هذه الآية التي اتخذوها منشأ لهذه الشبهة " لا ينال عهدى الظالمين " فالفاعل هو " عهدى " ، مرفوع بضمة مقدرة ، منع من ظهورها اشتغال المحل (٢) بحركة المناسبة للله " المتكلم ، والمفعول به هو الظالمين " وعلامة نصبه هي " الياء " لأنه جمع مذكر سالم ، ينصب ويجر بله " الياء " والمعنى : لا ينفع عهدى الظالمين ، ومجئ " الظالمين " منصوباً هو قراءة الجمهور من القراء .

وليس في مجئ " الظالمين " منصوباً على المفعول به خلف بين العلماء . بل إنهم نصوا على أن خواص الفعل " نال " أن فاعله يجوز أن يكون مفعولاً ، ومفعوله يجوز أن يكون فاعلاً ، على التبادل بينهما ، قالوا: لأن ما نالك فقد نلته أنت .

وقد جاء قوله تعالى : ( لن ينال الله لحومُها ولا دماؤها ولكن ينالسه التقوى منكم (7) .

على خلاف نسق آية البقرة ، التي نحن بصدد الحديث عنها . حيث كان الوالى للفعل فيها هو الفاعل " لا ينال عهدى والواقع بعد الفاعل هو المفعول " الظالمين " .

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المحل هنا هوا " الدال " من " عهدى " .

<sup>(</sup>٣) الحج: ٣٧.

أما في آية الحج فإن الذي ولى الفعل " لن ينال الله " هو المفعول ، وملا بعده هو الفاعل " لحومُها " .

والمعنى: لن يصل الله لحومُها و لا دماؤها . وكذلك قوله " ولكن يناله التقوى منكم " فالضمير في " يناله " هو المفعول به ، أما " التقوى " فهي الفاعل .

#### الشبهة الخامسة عشرة

# تذكير خبر الاسم المؤنث

#### الشبهة:

هو قوله تعالى : (ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها وادعوه خوفاً وطمعاً إن رحمة الله قريب من المحسنين ) (١) .

وموضع الشاهد \_ عند المعترضين \_ في الآية الكريمــة هـو كلمــة " قريب " وهي " خبر " اسم " إن " " رحمة " .

وحين نظروا في نظم هذه الآية توهموا \_ كذل في ان فيها خطاً نحوياً منشؤه عدم التطابق بين المبتدأ "رحمة " والخبر " قريب " فهو في الآية التأنيث ، لأن المبتدأ "رحمت " مؤنث ، أما الخبر " قريب " فهو في الآية مذكر قالوا:

وكان يجب أن يتبع خبر " إن " اسمها في التأنيث فيقال : قريبة .

#### الرد على الشبهة:

ذكر علماؤنا في توجيه هذا " التذكير " الحاصل بحذف علامة التأيث من الخبر ، عدة وجوه ، لا نريد أن نطيل بذكر ها كلها ، لذلك نكتفى بما يرد كيد هؤلاء الطاعنين في نحور هم .

بعضهم يجعل " رحمة الله " في معنى الغفران [ أو الرضوان ] فلذلك جاء الخبر " قريب " مذكر أ .

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٥٦.

- وقد اختار هذا الرأى النضر بن شميل والزجاج (١) .
- \* ومنهم من جعل " قريب " صفة لخبر محذوف مذكر تقديره: شيء أو أمر قريب ، ودليل هذا الحذف هو تذكير " قريب ".
- \* ومنهم من جعله من باب النسب ، أى ذات قرب ، كقولهم فى حــائض : ذات حيض .
- \* ومنهم من جعل " قريب " مصدراً مستعملاً استعمال الأسماء مثل النقيق ، وهو صوت الأرنب . والمصدر يُلتزم فيه الإفراد وإن جرى على مؤنث كما في هده الإفراد وإن جرى على مؤنث كما في هده الآية الكريمة .
- \* ويرى آخرون أن تأنيث " رحمة " لما كان تأنيثاً مجازياً لا حقيقياً جاز فى الاستعمال اللغوى تأنيث خبره وصفته ، وجاز تذكير هما على حدد سواء . سواء كان فى ضرورة الشعر ، أو فى النثر .

وقال الحلبي تلميذ أبي حيان ، وهما من الأئمة الأعلام في النحو:

" وهذا يجئ على مذهب ابن كيسان ، فإنه لا يقصر ذلك على ضرورة الشعر ، بل يجيزه في السعة " (٢) .

وقال الفراء: "قريبة وبعيدة إما أن يراد بهما قرابة النسب أو عدمها فيؤنثها العرب ليس إلا ، كقولهم: فلانة قريبة منى أى فى النسب وبعيدة منى أى فى النسب. أما إذا أريد بها القرب المكانى أو الزمانى فإنه يجوز الوجهان ؛ لأن قريباً وبعيداً قائم مقام المكان أو الزمان ، فتقول:

 <sup>(</sup>۱) وعلى هذا يكون التذكير قرينة على صحة حمل " رحمـــة الله " علـــى غفـــران الله ، أو رضوانـــه .
 انظر : معانى القرآن للزجاح (۲/۳۸) .

<sup>(</sup>٢) يعنى في النثر دون اشتراط ضرورة تدعو إليه . انظر : الدرر المصون (٥/٥٣) .

فلانة قريبة وقريب ، وبعيدة وبعيد ، والتقدير هي في مكان قريب وبعيد . قال الشاعر :

عشية لا عفراء منك قريبة

فتدنو ولا عفراء منك بعيد " (١)

يعنى أن الشاعر جمع بين الوجهين التأنيث والتذكير والموصوف مؤنث ؛ لأن " قريب " و " بعيد " أريد بهما القرب في المكان والبعد فيه .

والآية الكريمة ليس القرب المذكور فيها مراداً به قرب النسب فيلزم تأنيثه ، وإنما المراد قرب الزمان ، والعرب تجيز فيه الوجهين : التأنيث والتذكير .

ولأمرئ القيس ، وهو من شعراء الجاهلية ، وشعرهم حُجة في إثبات اللغة ، بيت نحا فيه هذا المنحى ؛ فقال :

له الويل إن أمسى و لا أم سالم

قريب ، و لا البسباسة ابنته يُشكر ا (٢)

والشاهد في البيت تذكير "قريب " مع جريانه على مؤنث " أم سالم " وهو نظير " قريب " في الآية الكريمة .

#### والخلاصة:

رأينا فى الرد على هذه الشبهة أن القرآن الكريم لم يخرج عــن سـنن البيان العربى حين ذكر "قريب "فى الآية ، وهى مجراة على مؤنث مجازى غير حقيقى "رحمة الله ".

<sup>(</sup>۱) معانى القرآن (۳۸۲/۲) والبيت لعروة بن حزام . وقد أورده للغرض نفسه أبــو حيــان فــى البحــر (۱) (۳۱۳/٤) .

<sup>(</sup>٢) الدر المصون . الشاهد رقم (٥٦٢) .

وكان أصح وأثبت ما ذكرناه في الرد على خصوم القرآن ، هو ما قالــه الفراء رحمه الله ، من أن العرب كانوا يفرقون بين القرب والبعد من النسـب وبين القرب والبعد في المكان والزمان :

فالأول : يلتزم فيه تأنيث ما جرى خبراً أو صفة لمؤنث .

أما الثانى: وهو القرب والبعد في المكان والزمان فإنهم يجيزون فيه الوجهين: التأنيث والتذكير، وقد ذكر \_ رحمه الله \_ بعض الشواهد الشعرية لشعراء هم حُجة في إثبات اللغة، وطرائق استعمالاتها. وبهذا تظهر براءة القرآن الناصعة مما حاول خصومه إلصاقه به من خطأ.

#### الشبهة السادسة عشرة

# تأنيث العدد ، وجمع المعدود

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى: (وقطعناهم اثنتى عشرة أسباطاً أمماً وأوحينا إلى موسى إذ استسقاه قومه أن اضرب بعصاك الحجر فانبجست منه اثنتا عشرة عيناً قد علم كل أناس مشربهم .. ) (١) .

وشاهدهم على اللغط بهذه الشبهة هو قوله عز وجل " اثنتى عشرة أسباطاً أمماً " والصواب الذي توهموه عبروا عنه بقولهم:

"كان يجب أن يُذَكَّر العدد ، ويأتى بمفرد المعدود فيقول : اثنى عشر سبطا " .

#### الرد على الشبهة:

وجَّه النحاة تأنيث العدد في الآية بأن السبط في بني إسرائيل كالقبيلة عند العرب . يعنى أنه أراد بالأسباط القبائل ، ولذلك أنث جزئي العدد المركب ، وهما : اثنتي ، وعشرة (٢) .

هذا وجه ، ووجه آخر هو تأويل السبط بالجماعة أو الفرقة أو الطائفة. أما جمع أسباط ، وكان حقه أن يفرد فقد روعي فيه المعنى دون اللفظ ،

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر : الدر المصون (٥/٥٨٤) .

ومراعاة المعنى دون اللفظ ، أو اللفظ دون المعنى كثير الورود فــى النظـم القرآنى ، ويبدو أن هؤلاء الطاعنين فى سلامة القرآن من كل خطأ يجـهلون هذه الأساليب فى القرآن خاصة ، وفى اللغة العربيــة عامـة ، ويتشـبثون بظواهر العبارات حباً فى ترويج ما يريدون ترويجه من الشـبهات الواهيـة وكان العرب النازل بلغتهم القرآن يذكرون عــدد المؤنـث مراعـاة للفـظ فيقولون : ثلاثة أنفس ، أى رجال ويقولون عشر أبطن .

ففى الأول " ثلاثة أنفس " ذكروا العدد نظراً للمعنى ؛ لأن المعدود مذكر " رجال " وفى الثانى أنثوا العدد " عشر أبطن " لأن المعدود هو القبيلة أى عشر قبائل . وهذا باب واسع لا تحصر شواهده (١) . أما جمع المعدود الذى فى الآية " أسباطاً أمماً فله نظائر فى الاستعمال المأثور الوارد عن العرب ومنه قول الشاعر :

فيها اثنتان وأربعون حلوبة

سودأ كخافية الغراب الأسحم

فقد وصف الشاعر "حلوبة "وهي مفرد ، بقوله "سُوداً "وهـو جمـع سوداء .

ولهذه .. الشواهد نظائر من المأثور عن العرب الخلُّص .

#### والخلاصة:

فقد طاحت هذه الشبهة ، وانمحت آثارها ، كما طاحت نظائرها من من من الدلائل القوية على صحة تأنيث العدد ، فوق ما تقدم ، أن بعض النحاة أضاف إلى بدلية " أمما " من " أسباطا " أن " أمما " وقعت نعتاً

<sup>(</sup>١) ومما رجح التأنيث في الآية إبدال " أمما " من " أسباطا " مما يؤكد أن الأسباط معناها هنا مؤنت بمعنى قبائل أو جماعات .

ل "أسباطا " و "أمما " مؤنثة لفظاً . وسواء كانت "أمما " بدلاً من "أسباطاً " أو كانت نعتاً له . فإن الذي لا نزاع فيه أن المؤنث لا يبدل مسن المذكر ، ولا يقع نعتاً له . وهذا دليل قاطع على أن المراد مسن "أسلطاً " وإن كان مذكّراً في اللفظ ، معنى مؤنث لا محالة . ولذلك أنث النظم القرآنى جزئى العدد المركب " اثنتى عشرة " .

أما جمع المعدود " أسباطاً أمماً " وإن وجهه النحاة توجيها صائباً ، فقد بقى في مجيئه جمعاً ملمح بلاغي دقيق ذلك الملمح نوضحه في الآتي :

بدأت الآية الكريمة بهذا الفعل " قطَّعناهم " بتشديد " الطاء " على وزن " فَعَل " وهذا التشديد يفيد التكثير ، أى كثرة التقطيع والتفريق . وهذا يناسبه بلاغة جمع " أسباطاً أمماً " لا إفرادهما ، والمعانى البلاغية من هذا النوع تزال من أجلها كل الموانع والسدود . ولغة القرآن وبلاغته أوسع من قواعد اللغة وفنونها البلاغية .

#### الشبهة السابعة عشرة

# جمع الضمير العائد على المثني

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ( هذان خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا قطعت لهم ثياب من ثار يصب من فوق رءوسهم الحميم ) (١) .

يقولون :

كان يجب أن يثنى الضمير العائد على المثنى ، فيقول : "خصمان اختصما في ربهما "! .

#### الرد على الشبهة:

أشرنا من قبل إلى طريقتين من طرق التعبير اللغوى الفصيح ، وهما :

- طريقة مراعاة اللفظ.
- وطريقة مراعاة المعنى

فحيث جمع القرآن الضمير العائد على المثنى ، فهو مــن اسـتعمالات الطريقة الثانية ، التي يراعي فيها جانب المعنى على جانب اللفظ .

وينبغى أن نعرف أن المثنى نوعان :

مثنى حقیقى ، ومثاله من القرآن الكریم قوله تعالى : (قال رجلان مسن الذین یخافون أنعم الله علیهما ) (۲) .

<sup>(</sup>١) الحج: ١٩.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٢٣ .

ف "رجلان " مثنى حقيقى ؛ لأن واحده فرد فــــى الوجــود ؛ أو ذات واحدة ؛ هذا هو المثنى الحقيقى . وإذا وُصفَ أو استؤنف الحديث عنه وجب تثنية الضمير العائد عليه .

\* أما النوع الثانى من المثنى ، فهو المثنى اللفظى ومثاله من القرآن قول .... تعالى : ( مثل الفريقين كالأعمى والأصم والبصير والسميع ) (١) .

وهذا النوع من المثنى ضابطه أن واحده جمع فرد من عـــدة أفــراد ، وليس فرداً واحداً .

والنوع الأول (المثنى الحقيقي) يسمى مثنى افظاً ومعنى .

أما الثانى ( المثنى غير الحقيقى ) فيسمى مثنى فى اللفظ ، وجمعاً في المعنى . وفى وصفه أو استئناف الحديث عنه يجوز أن يراعى فيه جانب اللفظ ، أو جانب المعنى .

ومنه ما ورد في آية "الحج.": "هذان خصمان "لما كان معناه جمعاً روعي فيه جانب المعنى فقال عز وجل : "اختصموا في ربهم "ومعروف أن مفرد الخصمين خصم، وهو اسم جنس يندرج تحته \_ هنا \_ أفراد كثيرون وبهذا نزل القرآن في هذه الآية ، فتحدث عن الخصمين بضمير "الجمع "الذي هو "واو الجماعة " "اختصموا "ثم بضمير الجماعة "هم "في قوله تعالى: "في ربهم ".

ونظيره في القرآن قوله تعالى:

( وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا ) (٢) . أعــــاد الضمــير جمعــاً " اقتتلوا " هذا في جملة الخبر ، مع أن المبتدأ مثنى " طائفتان " وذلك لأن هذا اللفظ مثنى غير حقيقى ، بل هو مثنى في اللفظ ، جمع في المعنى .

<sup>(</sup>۱) هود : ۲۶ .

<sup>(</sup>٢) المجرات: ٩.

وفى هذه الآية راعى النظم القرآني المعجز المعنى في جملـــة الخــبر وحدها " اقتتلوا " ثم راعى اللفظ في بقية الآية هكذا :

﴿ فأصلحوا بينهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفئ إلى أمر الله فإن فاءت فأصلحوا بينهما ﴾ .

وكلا المنهجين فصيح صحيح بليغ.

والذى سوَّغ مراعاة المعنى فى "اقتتلوا "وقوعه بعد جمعٍ، هو المؤمنين "، وليس فوق ذلك درجة من الصحة والإصابة، وإن كره الحاقدون.

#### والخلاصة:

أن " اختصموا " و " في ربهم " الذوق السليم يشهد أن " اختصموا " أبلغ من اختصما ، وأن " ربهم " أبلغ من ربهما .

لأن " اختصموا " يفيد تبادل الخصومة بين جميع أفراد الـ " خصملن " من أول وهلة ، وكذلك " ربهم ؛ إن ضمير الجمع فيه " هم " يفيد مــن أول وهلة ربوبية الله لكل فرد منهم .

والاختصام هو الحدث الرئيسي في هذه الواقعة . فعُبِّر عنه بهذا اللفظ الفخم " اختصموا " ومحال أن يستقيم لو قيل بعده " في ربهما " فسبحان من هذا كلامه ، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم حميد .

## الشبهة الثامنة عشرة

# الإتيان باسم الموصول العائد على الجمع مفرداً

#### منشأ هذه الشبهة:

ومنشأ هذه الشبهة \_ عندهم \_ قوله تعالى : (كالذين من قبلكم كاتوا أشد منكم قوة وأكثر أموالاً وأولاداً فاستمتعوا بخلاقهم فاستمتعتم بخلاقكم كما استمتع الذين من قبلكم بخلاقهم ، وخضتم كالذى خاضوا أولئك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة وأولئك هم الخاسرون ) (١).

والشاهد \_ عندهم \_ في الآية هو قوله تعالى: "وخضت كالذى خاضوا " وآثرنا ذكر الآية بتمامها لأن الرد على هذه الشبهة يقتضى النظر في الآية كلها لا في الجزء الذي استشهدوا به وحده .

وكان تعليقهم على قوله عز وجل : (وخضتم كالذى خصاصوا) هو قولهم : "وكان يجب أن يجمع اسم الموصول العائد على ضمير الجمع فيقول : (خضتم كالذين خاضوا)!

#### الرد على الشبهة:

هذه الآية \_ بتمامها \_ وردت في سياق الحديث عن المنافقين  $\,^{1}$  لأن ملا قبلها هو قوله عز وجل  $\,^{1}$  ( وحد الله المنافقين والمنافقات والكفار نار جهنم خالدين فيها هي حسبهم ولعنهم الله ولهم عذاب مقيم  $\,^{(7)}$  .

<sup>(</sup>١) التوبة : ٦٩.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٦٨ .

والآية مسوقة لتهديد المنافقين والكفار ، لعلهم يقلعون عما هم فيه مـــن نفاق وكفر .

وقد أدير الحديث فيها على تشبيه المخاطبين ( المنافقين والكفار ) بالأمم المغابرة ، كانت أشد منهم قوة ، وأكثر مالاً وولدا ، وانغمسوا في شهواتهم الفائية ، فسار المنافقون والكفار سيرتهم فركنوا إلى متع الحياة الدنيا الفانية ، ولم يبتغوا ما عند الله ، وأن المنافقين والكفار فعلوا كل ما فعله من قبلهم من المعاصى والسيئات .

ثم بين الله عز وجل أنهم الخاسرون في الدنيا والآخرة فالذي معنا فــــــى الآية فريقان :

- فريق سابق في الزمن ، لم يكن موجوداً في عصر نزول القرآن .
- فريق كان حاضراً في عصر انزول القرآن ، وهم الذين خاطبهم الله في هذه الآية الكريمة . وليس في هذه الآية فريق ثالث تحدثت عنه الآية .

ومن هذا يتضح أن تعقيب خصوم القرآن على هذه الآية ، بأن الصواب أن يقال : " وخضتم كالذين خاضوا " فاسد من كل الوجوه ؛ لأن معنا في الآية فريقان لا ثلاثة ، ولو قيل : " خضتم كالذين خاضوا " لانفكت رابطة الكلام ، ولبرز في النظم طرف ثالث لا وجود له في سياق الآية .

#### بيان ذلك:

أن المقارنة جرت في الآية بين الفريقين " المنافقين والكفار " و " الأمسم الغابرة " ، ودارت المقارنة على هذا المنهج :

- فاستمتعوا بخلاقهم .
- فاستمتعتم بخلاقكم .
- كما استمتع الذين من قبلكم بخلاقهم .
  - وخضتم كالذى خاضوا .

والمعنى: وخضتم خوضاً مثل خوضهم (١).

فالذى فى الآية اسم موصول مفرد ، يعود على المصدر المفهوم من الفعل الماضى "خضتم" فشبه الله عز وجل خوض المنافقين بخوض الذين من قبلهم . وهذا هو النسق الذى دارت عليه المقارنة فى الآية تشبيه سلوك اللاحقين بسلوك السابقين من الأمم الغابرة ، التى عتبت عن أمر ربها وعصت رسله .

واختار الإمام الشوكانى أن المعنى : "كالخوض الذى خـــاضوا " $^{(7)}$ ، ومن قبله قال الإمام الزمخشرى : " وخاضوا فخضتم كالذى خاضوا " $^{(7)}$ .

هذا هو الحق في هذه العبارة ، لا كما قال خصوم القرآن الكارهون لمل أنزل الله عز وجل .

<sup>(</sup>١) انظر : الدر المصون (١/٤٨).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير (٢/٤٣٣) .

<sup>(</sup>٣) الكشاف (٢٠١/٢) .

#### الشبهة التاسعة عشرة

# جزم الفعل المعطوف على المنصوب

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ﴿ وأنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتى أحدكم الموت فيقول ربِّ لولا أخرتنى إلى أجل قريب فأصدَّق وأكن من الصالحين ﴾ (١) .

وشاهد هذه الشبهة \_ عندهم \_ هو قوله تعالى : " وأكن " لأنه محذوف الواو ساكن النون ، وهو فعل معتل الوسط بالواو ( أجوف ) و لا يحذف الواو منه إلا إذا سكن آخره ، و لا يسكن آخره إلا إذا كان مجزوما ، ويجزم المضارع إذا دخل عليه جازم أو عطف على مجزوم .

ولما لم يدخل على الفعل \_ هنا \_ جازم ، ولم يتقدم عليه مجزوم يصح جزمه بالعطف عليه ، ساغ لخصوم القرآن أن يقولوا إن هذا الفعل " أكـن " جزم مع أن المعطوف عليه منصوب ، وهو الفعل " فأصدق " وعلقوا علـى هذا فقالوا : " كان يجب أن ينصب الفعل المعطوف على المنصوب فيقال : " فأصدق و أكون " .

#### الرد على الشبهة:

لفتت هذه الآية أنظار النحاة والمفسرين ، وقد اختلفت توجيهاتهم لـورود الفعل المجزوم مردوفاً على الفعل المنصوب ، مع اتفاقهم جميعاً على صحـة هذا التركيب نحوياً لأن نظم القرآن مشهود له بالصحة من ألد خصومه الذين

<sup>(</sup>١) المنافقون : ١٠ .

بلغوا الذروة فى الفصاحة والبلاغة ، وهم مشركو العرب ، حيث لسم يُرو عنهم أنهم طعنوا فى القرآن فى صحة أساليبه ، وضروب تراكيبه ، والتسليم له بالسمو والرفعة فى هذا المجال .

فعلى كثرة ما اتهموه بأنه سحر ، أو شعر ، أو أساطير الأولين تمليى على النبى النبى النبى المرة وأصيلا لم يذكروا \_ قط \_ أن به أخطاء لغوية ، أو نحوية أو صرفية أو بيانية ، بل على العكس من ذلك نراهم أثنوا عليه على السان الوليد بن المغيرة ، لما سمع من النبى الآيات الأولى مسن سورة "فصلت "حين نفى عنه كل عيب أو نقص فى أساليبه ونظمه المحكم البديع ولو كان ما يؤخذه خصوم القرآن \_ الآن \_ من الشبهات التى نعرض لها \_ هنا \_ حقاً لبادروا بإعلانها ، ولاتخذوها حرباً ضروساً ضده . وسكوتهم المطبق عن ذكر عيوب من هذا القبيل تسليم منهم له بالسلامة مسن جميع الأخطاء ، وهذه هى عقيدة الأمة وكل العقلاء المنصفين ، وقد أشرنا من قبل البيشر فإذا ورد فيه شيء على غير قاعدة نحوية أو صرفية معروفة عند الناس ، فليس معناه أن القرآن أو سع من قواعد اللغة وأسمى من أساليب البيان المعروفة عند الناس ، فليس معناه أن القرآن قد أخطأ أو سها . لأن القرآن نفسه مصدر من مصادر إثبات اللغة في نفسها وفي طرق استعمالاتها .

فما جاء منه على ما نعرفه أو نألفه من القواعد فلا مشاحنة فيه وما جاء على غير ذلك وجب الإيمان بصحته ، وعلينا أن نجتهد في التماس العلة فيه ، فإن أدركناها فالحمد لله وإلا فوضنا الأمر فيها لله ، كما هو في بعض المتشابهات القرآنية من الألفاظ والمعانى ، كما قال عز وجل : (هو الدي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأمالذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله

وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون فى العلم يقولون آمنا به كل مسن عنسد ربنا وما يذكر إلا أولو الألباب ) (١) .

وبعد هذه الوقفة الكاشفة الشافية نعود إلى ما قاله النحاة والمفسرون فى توجيه مجىء الفعل المجزوم مردوفاً على الفعل المنصوب فى الآية الكريمة ، التى اتخذ منها الذين فى قلوبهم زيغ وسيلة للطعن فى القرآن ، التغاء الفتنة :

وجّه الإمام الزمخشرى مجئ الفعل " وأكن " مجزوماً مردوفاً على الفعل المنصوب " فأصدق " بأن قوله تعالى " لولا أخرتنى .. " فى محلل جزم لتضمنه معنى الشرط ، فكأنسه قيل ": إن أخرتنسى أصدق وأكن من الصالحين (٢) .

وكذلك قال ابن عطية  $(^{7})$  ، وأبو على الفارسى  $(^{3})$  .

#### الخلاصة:

لم تكن هذه القراءة هي الوحيدة في جزم الفعل " أكن " فقد قرأه أبو عمرو " وأكون " بالنصب عطفاً على " فأصدق " .

ونرى أن التوجيه بأن هذا الفعل مجزوم على تضمن عبارة التمنى " لولا أخرتنى إلى أجل قريب " أو على الشرط المقدر ب " إن أخرتنى " هو توجيه سديد ، وقد سبق إلى القول به علمان من أئمة النحو ، هما الخليل وسيبويه (٥) .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧ .

<sup>(</sup>٢) الكشاف (٤/١١).

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز (٢٦/١٦).

<sup>(</sup>٤) المحبة في القراءات (٣٨٦/٤).

 <sup>(</sup>۵) حاشیة الشهاب علی البیضاوی (۲۰۰/۸).

والذى سوع إيثار عبارة التمنى " لولا أخرتنى " على الشرط الصريـــح " إن أخرتنى " أن قائل هذه العبارة يقولها فى ساعة يملكه فيها اليــاس مــن التأخير وهى ساعة حضور الموت ، والتمنى كما نعلم يستعمل فـــى طلـب المحال أو المتعذر ، أما الشرط فيستعمل فى الأمور التى لا استحالة فيها ولا تعذر . فهو إذن من تبادل الصيغ وإحلال بعضها محل بعض لداع بلاغــى . وقرينة إرادة الشرط من عبارة التمنى هو جزم الفعل " أكن " وسره البلاغـى أن من حضرته الوفاة وهو مقصر فى طاعة الله تدفعه شدة الحاجـــة التــى نزلت به إلى طمع من نوع ما ، مما هو مستحيل أو متعذر الوقوع . وممــا تقدم يظهر لنا استقامة العبارة القرآنية وبُعْدها عن كـــل خلــل ، ووفاؤهــا بالمعنى المراد نحواً وبياناً .

#### الشبهة العشرون

# جَعْل الضمير العائد على المفرد جمعاً

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ( مثلهم كمثل الذى استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات Y يبصرون Y .

ذكروا هذه الآية ، ووقفوا عند قوله تعالى : ( الذى استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله ) ( ذهب الله بنورهم ) وعلقوا عليه قائلين : وكان يجب أن يجعل الضمير العائد على المفرد مفرداً ، فيقول : " استوقد دهب الله بنوره "!.

### الرد على الشبهة:

هذه الآية مضروبة مثلاً لبيان حال المنافقين في تذبذب أحوالهم وتقلبهم في مواقفهم ، وانتهازهم الفرص السائحة لتحقيق أغراضهم الدنيوية . وعدم ثباتهم على مبدأ خلقى قويم ، وقد تقدم على هذه الآية آية أخرى تصف سعيهم الضال ، وإيثارهم منافع الدنيا العاجلة الفانية ، على ما عند الله ـ عز وجل \_ مقضياً عليهم بالخسران المبين ، وهي قوله تعالى : ( أولئك الذين الشتروا الضلالة بالهدى فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين ) (٢) .

ثم استأنف القرآن الحديث عنهم في : ( مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون ) .

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٧.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٦ .

والمثل بفتح الثاء هو الشأن والقصة الغريبة التي يكسون عليها المتحدث عنه ، وهو هنا سالمنافقون ، مثل الله حالهم وشأنهم الذي هسم عليه ، وقصتهم الغريبة الراسخة في طباعهم بمثل رجل ، أو فريق من الناس طلب إيقاد نار للانتفاع بها في تحقيق الرؤية ، وإبصار الطريق للسير فيه ، فلما أضاعت النار ما حوله وفرح بها سرعان ما أطفاها الله فاظلمت عليه الدنيا ، فوقع في حيرة وارتباك .

وجمع الضمير في "بنورهم "ليس عائداً على " الذي " المفرد المذكور في (كالذي استوقد ناراً)، وقد وجّه النحاة جمع الضمير بعدد " الدي " فقالوا: إن الذي ليس بمعني المفرد، بل هو بمعنى " الذين " وذكروا أن " الذي " في الاستعمال اللغوي له معنيان:

الأول : أن يكون بمعنى المفرد ، وهو الخالب والكثير فيه .

والثانى: أن يكون بمعنى الجمع ، ويُفرَّق بينهما بالقرائن ، ففى الآية التسبى معنا: " الذى " بمعنى الفريق أو الفوج الذي استوقد النار .

هذا رأى في توجيه رد الضمير جمعاً علي " الذي " وقد عبروا عن هذا بقولهم : أراد بالذي جنس المستوقد ، لا فرداً معيناً (١) .

ويري الإمام الزمخشرى أن " الذي " هو \_ هنا \_ "الذين " حذفت منه " النون " لاستطالته ، و هو مثل " وخضتم كالذى خاضوا " وليس في الكلم تشبيه الجمأعة بالواحد على هذا التأويل ، وأن المشبه هو حال المنافقين ، بحال الذي استوقد ناراً . تشبيه معنى مركب بمعنى مركب ، وليس تشليبه ذوات المنافقين بذات الذي استوقد ناراً ، فهذا غير مقصود ، وإنما المقصود هو تشبيه قصة المنافقين المضروب لها المثل ، بقصة المستوقد للنار ، وأن

<sup>(</sup>١) لنظر : أنوار النتزيل للإمام البيضاوي (١/٣٠) وحاشية الشهاب على البيضاوي (١/٣٦٥) .

وجه الشبه بين القصتين هو: " فيقوا خابطين في ظلام ، متحيرين متحسرين على فوت الضوء ، خائبين بعد الكدح في إحياء النار " (١) .

ويقول الإمام الشوكاني :

و " الذى " موضوع موضع الذين ، أى كمثل الذين استوقدوا ، وذلك في موجود في كلام العرب ، كقول الشاعر :

وإن الذى حانت بفلج دماؤهم

همُ القوم ، كل القوم ، يا أم خالد

ومنه " وخضتم كالذى خاضوا " و " والذَّى جاء بالصدق وصدَّق بــه ، أولئك هم المتقون " (٢) .

#### والخلاصة :

بعد هذا العرض لأثمة النحاة والمفسرين يتضح جلياً أن الاستعمال القرآنى فى " مثلهم كمثل الذى استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم " استعمال عربى فصيح فى غاية الفصاحة ، وله شواهد فلى كلام العرب المحتج بكلامهم ، وإن كان القرآن غنياً عن الاستشهاد من خارجه على عروبته وسلامته من كل خطأ ؛ لأنه من أصح مصادر اللغة العربية ، ومع هذا فإن ما قاله الأئمة الأعلام يحيل شبهة هؤلاء المتطاولين على كتلب الله العزيز هباءً منثوراً ، هذا هو دور النحو فى إبطال هذه الشبهة ، وللبلاغة دور مهم فى الرد عليهم نلخصه فى الآتى :

إن المثل في الآية مسوق أساساً لتمثيل شأن المنافقين ، أما قوله تعالى : " كمثل الذي استوقد ناراً " ، فأمر عارض اقتضاه مقام الحديث عن تمثيل

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/٩٩١) .

<sup>(</sup>٢) فتح القدير (١/٥٥) .

حال المنافقين فهو أشبه ما يكون بالجملة الاعتراضية ، لولا أنها مشبه به ، ولما أدت الدور المراد منها تحول الحديث إلى الأصل المسوق مسن أجله الكلام ، وبدأ هذا التحول من قوله تعالى : " ذهب الله بنورهم " فَجَمْعُ الضمير في " بنورهم " منظور فيه إلى نظيره في " مثلهم " فكان ضمير الجمع في " بنورهم " مطابقاً أصالة لمقام الحديث أما " الذي استوقد نساراً " فصار مسكوتاً عنه بعد آداء دوره المراد منه .

وعلى هذا فإن التوجيه البلاغى لجمع الضمير فى " بنور هـــم " يغنــى عن التوجيهات التى أبداها النحاة والمفسرون إذ لا معول فى التوجيه البلاغى على اعتبار " الذى " بمعنى الذين ، أو هو " الذين " حذف منه النون .

ومحال أن يستقيم ما قاله مثيرو هذه الشبهة أن الصواب هو إفراد الضمير في " نورهم " لأنه لو قيل : ذهب الله بنوره وتركه في ظلمات لا يبصر ، لتحول الكلام إلى غير المنافقين المضروب لهم المثل ، ولزالت كل الروابط بين صدر الآية وعجزها . وهذا لا يقول به عاقل .

#### الشبهة الحادية والعشرون

# الإتيان بجمع كثرة في موضع جمع القلة

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا لَنْ تَمْسَنَا النَّارِ إِلَّا أَيَاماً مَعْدُودَة قَلَ اتَخْذَتُم عَنْدُ الله عَهداً قَلْنَ يَخْلُفُ الله عَهده أم تقولُونَ عَلَى الله ما لا تعلمون ﴾ (١) .

أخذوا من هذه الآية كلمة "معدودة " وتوهموا أن القرآن أخطأ فيها ؟ لأنها \_ عندهم \_ جمع كثرة ، والمقام الذى استعملت فيه يتطلب جمع القلة ، ثم علقوا قائلين :

" وكان يجب أن يجمعها جمع قلة ، حيث إنهم أرادوا القلِــة ، فيقــول : أياماً معدودات " .

هكذا عبروا عن جهلهم ، وهم يحسبون \_ أو لا يحسبون \_ أنهم العلماء الأفذاذ الذين يعلمون ما لم يعلمه أحد \_ حتى الله \_ من شئون اللغة والبيان ، وهم \_ بحق \_ لا يكادون يفقهون حديثاً .

#### الرد على الشبهة:

هذه الآية نزلت تحكى قولاً قاله اليهود ، يكشف عن الغرور الذى مـــلاً أنفسهم ، فقد زعموا أنهم إذا دخلوا النار ، فإنها لا تمسهم إلا مســاً خفيفــاً ، وأنهم لن يُخلدوا فيها ، بل يقضون عدة أيام .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٨٠.

وهذا تطاول منهم ، لأن شئون الآخرة لا يعلمها إلا الله .

لذلك كذَّبهم الله ، وألزمهم الحُجة البالغة له عليهم وحصر مصدر هــــذا الذي ادعوه في أمرين :

الأول: أن يكون عندهم من الله عهد بما قالوا ، والله لا يخلف عهده ، وهمم في الواقع لا عهد عندهم من الله يحدد فيه مدة مكثهم في النالمان ، ودرجمة العذاب الذي سيصيبهم فيها .

الثّانى: أو هُمْ يفترون على الله عز وجل ، وماداموا ليس عندهم عهد مـــن الله ، فهم ــ إذاً ــ كاذبون والذين يفترون على الله الكذب لا يفلحون .

أما مسألة الكثرة والقلة ، التي بني عليها هؤلاء الكارهون لما أنسزل الله على خاتم رسله رسله و الله المنا ، وهم وإن حفظوا شيئاً فقد غسابت عنهم أشياء . ولذلك أوقعهم جهلهم فيما حاولوا أن يفروا منه ؛ لأنهم قالوا إن معدودة ، جمع كثرة ، واستعمال جمع الكثرة سهنا سخطا ؟ ؛ لأن اليسهود أرادوا جمع القلة سأى أنهم يمكثون في النار أياماً قليلة . فجاء تعبير القرآن غير واف بالمعنى الذي كانوا يقصدونه ، وكان الواجب علسى القسرآن أن يقول : أياماً معدودات ، بدلاً من (أياماً معدودة) هذا هو قولسهم ، وهسو يقول : أياماً معدودات ، بدلاً من (أياماً معدودة) هذا هو قولسهم ، وهسو محض الخطأ لو كانوا يعلمون وذلك للاعتبارات الآتية :

وثاتياً: أن "معدودات " التى يقولون إنها الصواب وكان حق القرآن أن يعبر بها بدلاً من "معدودة " ظانين أن " معدودات " جمع قلة . وهى ليست جمع قلة كما توهموا ، فهى على وزن " مفعولات " وهذا الوزن ليس مسن

أوزان جموع القلة (١) بل من أوزان جموع الكثرة ولا ينفعهم قولهم إن اليهود أرادوا القلة ، لأن هذه القلة يدل عليها سياق الكلام لا المفردات المستعملة في التركيب .

وثالثاً: إن هذا التعبير لا ينظر فيه إلى جانب قلة أو كثرة ، ولكن ينظر فيه من جانب آخر ليس عند هؤلاء الأدعياء شرف الاتصاف بـــه ؛ لأنهم دخلاء على لغة الإعجاز والتنزيل .

هذا الجانب هو : معاملة غير العاقل معاملة العاقل أو عدم معاملته (٢) .

ووصف الأيام بـ " معدودة " في ما حكاه الله عن اليهود هو وصف لها بما هو لائق بها ، لأن الأيام لا تعقل فأجرى عليها الوصف الذي لغير العقلاء ، وما جاء على الأصل فلا يسأل عنه ، ولكنهم لجهلهم المركب بلغة الإعجاز حسبوا الصواب خطأ ، والخطأ صواباً . لأنهم زجوا بأنفسهم فيما لا ناقة لهم فيه ولا جمل .

أما معاملة غير العاقل معاملة العاقل ، فلها دواع بلاغية لا يعرف عنها مثيرو هذه الشبهات كثيراً ولا قليلاً .

وهى فى النظم القرآنى من الكثرة بمكان ، ولا يعامل غير العاقل معاملة العاقل إلا بتنزيله منزلة العاقل لداع بلاغى يقتضى ذلك التنزيل .

وإذا كان القرآن قد عبَّر في وصف " أياماً " في آية البقرة هذه بد المعدودة " وهو وصف غير العاقل جار على الأصل ، فإنه عابر عن وصفها بالمعدودات " في موضع آخر ، هو قوله تعالى :

<sup>(</sup>١) أوزان جموع القلة هي : فِعلَة \_ أَفْعَال \_ أَفْعُل \_ أَفْعِلَة '.

<sup>(</sup>٢) غير العاقل هو ماعدا الإنسان من مخلوقات الله الأرضية .

(ذلك بأنهم قالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودات وغرهم في دينهم ما كانوا يفترون ) (١) .

فكان ينبغى أن يسأل هؤلاء عن اختلاف التعبير في الموضعين بدل أن يخطئوا الصواب وهم جاهلون . وها نحن نضع بين أيديهم الحسق ناصع البياض .

فى آية البقرة جاء وصف " أياماً " \_ " معدودة " بصيغة الإفراد ، وليس جمع كثرة كما زعموا .

وفى آية آل عمران جاء وصف " أياماً " \_ " معدودات " جمعاً لا إفراداً. فلماذا \_ إذاً \_ اختلفت صيغة الوصف ، والموصوف واحد ، هو " أياماً " ؟

إذا قارنًا بين الآيتين وجدنا آية البقرة مبنية على الإيجاز هكذا:

" وقالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودة .. " .

ووجدنا آية آل عمران مبنية على الإطناب هكذا:

" ذلك بأنهم قالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودات " .

وازن بين صدر آية البقرة " وقالوا " .

وبين صدر آية آل عمران " ذلك بأنهم قالوا " .

تجد أن جملة " ذلك بأنهم " هذه العبارة اشتملت على اسم الإشارة الموضوع للبعيد ، الرابط بين الكلامين السابق عليه ، واللاحق به .

ثم تجد " الباء " الداخلة على " إن " في " بأنهم " .

ثم " إن " التي تفيد التوكيد ، ثم ضمير الجماعة " هم " .

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٢٤.

هذه الأدوات لم يقابلها في آية البقرة ، إلا واو العطف " وقالوا " إذاً المقامان مختلفان ، أحدهما إيجاز ، والثاني إطناب .

كان وصف " أياماً " في آية البقرة " معدودة " لأن المقام فيها مقام إيجاز كما نقدم فناسب هذا المقام الإيجازي أن يكون الوصف موجزاً هكذا " معدودة " .

وكان الوصف في آية آل عمران مطنباً "معدودات " بزيادة " الألف " ليناسب مقام الآية الإطنابي كما تقدم (١) .

فانظر إلى هذه الدقائق واللطائف البيانية المعجزة التى عميت عنها مدارك " الخواجات " المتعالمين .

<sup>(</sup>۱) انظر : ملاك التأويل ، القاطع لذوى الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه من آى التـــنزيل (۲۸۱/۱) للعلامة أحمد بن الزبير القرناطي . دار النهضة العربية .

## الشبهة الثانية والعشرون

# الإتيان بجمع قلة في موضع جمع الكثرة

#### منشأ هذه الشبهة:

أما منشأ هذه الشبهة فهو قوله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون \* أياماً معدودات ) (۱). والشاهد \_ عندهم \_ هو قوله عز وجل " معدودات " لأنهم يفهمون جهلا \_ أن " معدودات " جمع قلة ، وأن " معدودة " جمع كثرة ، وأيه الصيام في شهر رمضان ثلاثون يوماً . فهي أيام كثيرة يناسبها جمع الكثرة عندهم وهو " معدودة " ولكن القرآن أخطأ فوضع كلمة جمع قله عندهم ، موضع " معدودة " وهي جمع كثرة عندهم كما تقدم . ثم عقبوا علي هذا فقالوا " وكان يجب أن يجمعها جمع كثرة ، حيث أن المراد جمع كثرة ، عدته ثلاثون يوماً ، فيقول : " أياماً معدودة " .

#### الرد على الشبهة:

سبق أن عدوا الأربعين جمع قلة ، وهنا جزموا بأن الثلاثين يوماً الرمضانية ، أو النسعة والعشرين يوماً جمع كثرة ، وأن القرآن أخطأ مرة أخرى حين عبَّر عنها بجمع القلة " معدودات " أليست هذه نادرة من نوادر الدهر ؟ كيف تكون الأربعون أقل من الثلاثين أو التسعة والعشرين ؟ هل هذا يصدر عن عاقل على وجه الأرض ؟

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٨٤-١٨٤.

وما عدوه خطأً في هذه الآية ، وهو قوله تعالى: "معدودات "فهو عين الصواب لغة وبياناً ، وقد أشرنا من قبل إلى أن معاملة غير العاقل معاملة العاقل أسلوب بلاغي رفيع المستوى ، وهو عند البلاغيين استعارة ، شبه فيها غير العاقل بالعاقل لداع بلاغي ، يراعيه البليغ في كلامه .

وكلمة " معدودات " فى وصف أيام الصيام أتى بها القرآن لخصوصية بيانية ، هى تعظيم شأن تلك الأيام ، حتى لكأنها لرفعة منزلتها عند الله عز وجل صارت من ذوى المغقول ، وُهى أوقات لا روح فيها كالأحياء العاقلين .

فليس المدار فيها اعتبار قلة ، أو كثرة ، بل المراد التنويـــه بفضلــها ، وعلو منزلتها عند الله تعالى .

أما القلة فتفهم من سياق الكلام ، الذى حدد أيام الصيام بالشهر الواحد : (شهر رمضان الذى أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان فمن شهد منكم الشهر فليصمه ) (١).

ولهذا التنزيل مواضع أخرى كثيرة في القرآن الكريم وحسبنا من القلادة ما أحاط بالعنق .

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٨٥.

# الشبهة الثالثة والعشرون جَمْعُ اسم عَلَم يجب إفراده

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى: ﴿ وَإِن إلياس لَمِن المرسَّلِينَ \* إِذْ قَالَ لقومَهُ أَلَا تَتَقُونَ \* أَتَدْعُونَ بِعلاً وتَذْرُونَ أَحْسَنَ الْخَالْقَيْنَ \* الله ربكَّم ورب آبائكم الأولين \* فكذبوه فإنهم لمحضرون \* إلا عباد الله المخلصيَّن \* وتركنا عليه في الآخرين \* سلام على إلياسين ﴾ (١).

موضع الشاهد على الشبهة عندهم هو " إلياسين " ولكنهم لسوء قصدهم لبيعوا طريقة حذف مزرية في هذه الآيات ، وكان يكفيهم بدل هذه الحذوفات أن يقتصروا على " إلياسين " وحدها ، وقد يكون الداعي إلى ذكر ما ذكروا هو أن يقولوا إن القرآن تحدث عن " إلياس " والضمائر العائدة عليه حديث المفرد ، ثم عاد فجمع " إلياس " وهو علم مفرد ، جمع المذكر السالم المجرور بللا الياء " ، هكذا " إلياسين " ، ثم علقوا على هذا الذي فهموه بقولهم :

" فلماذا قال " إلياسين " بالجمع عن " إلياس " المفرد ؟ فمن الخطأ لغوياً تغيير اسم العلَم حباً في السجع المتكلف .

وجاء في سورة " التين " ( والتين والزيتون \* وطور سينين \* وهـذا البلد الآمين (7).

<sup>(</sup>١) الصافات: ١٣٠-١٢٣.

<sup>(</sup>٢) التين : ١-٣ .

فلماذا قال سينين بالجمع عن سيناء ؟ فمن الخطأ لغوياً تغيير اسم العلَّم م حباً في السجع المتكلف " ؟

هذا قولهم ، ذكرناه بالحرف الواحد . وكما يرى القارئ الكريم أن هذه الشبهة شبهتان : إحداهما في " إلياسين " ، والثانية في " سينين " وإن كـان المقصود لهم من الشبهتين واحداً .

#### الرد على الشبهة:

عرض المفسرون واللغويون عدة توجيهات لمجىء إلياس على إلياسين ، فالإمام الزمخشرى قال مرة إن زيادة الياء والنون ربما كان له معنى فى اللغة السريانية ، وقال مرة إن إلياسين لغة فى إلياس ، كما أن إدريسين لغة فى إدريس ، وعلى هذا فإن " إلياسين " ليس جمعاً . وإذا كان جمعاً فإن المراد إلياس مضموماً إليه من آمن به من قومه ، كما قالوا الخبيبون والمهلبون ، فى الخبيب والمهلب أى تسمية الاتباع اسم المتبوع (١) .

ويقوى هذا قراءة نافع وابن عامر وعلى : آل ياسين ، وياسين ، وأن " ياسين " هو أبو " إيليا " واحد (٢) من أنبياء بنى إسرائيل .

ويرى هذا الرأى آخرون غير من تقدم ذكرهم (7).

ويرى باحث حديث أن " إلياس " هو " إيليا " أحد أنبياء بنى إسرائيل ، المذكور في سفر الملوك الأول بهذا الاسم " إيليا " (٤) .

<sup>(</sup>١) الكشاف (٣٥٢/٣).

<sup>(</sup>٢) الدر المصنون (٩/٣٢٨).

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للفراء (٢/ ٣٩١) وعلل القراءات (٥٧٩).

<sup>(</sup>٤) الإصحاح (١٦) الفقرات (٣٦-٣٣) .

وأن أصله في اللغة العبرية " إلياهو " أي " إيل + ي + ياهو : أي إيلي ياهو ، أو يهو . ومعناه : الله إلهي أو الله ربي .

وأن مجيئة في القرآن مرتين ( إلياس ) في حالة المنع من الصرف العلمية والعجمة . أما في سورة الصافات فكان مجيئه مصروفاً هكذا . " إلياسين " ، وأن علامة صرفه هي " التنوين " أما " الياء " فتولد عن إشباع الكسرة تحت " السين " أي أن أصله في حالة الصرف " إلياسن " فلما أشبعت الكسرة صار " إلياسين " وأن المقتضى لصرفه هنا هو رؤوس الآي .

هذا فيما يختص بالشبهة الأولى . أما الشبهة الثانية وهى " طور سنين " فالرد عليها في الآتي :

ليست "سينين " جمعاً كما توهم مثيرو هذه الشبهات ، الذين يقفون عند ظواهر الكلمات فإن وجدوا فيها ما يشبع رغبتهم فى التشفى من القرآن والتحامل عليه ملأوا الدنيا ضجيجاً ، وإن لم يجدوا ملأت قلوبهم الحسرة ، ورجعوا خائبين .. نعم ليست "سينين " جمعاً كما زعموا ، بل هى لغة في "سيناء" بكسر السين ، كما أن "سيناء " بفتح السين لغة فيها . وبهاتين اللغتين : سيناء ، بالكسر ، وسيناء بالفتح وردت القراءات ، فهي إذن في القرآن لها ثلاثة لغات :

- سيناء بكسر السين .
- سَيناء بفتح السين .

<sup>(</sup>١) انظر : من إعجاز القرآن ، العلم الأعجمي مفسراً بالقرآن (١٦٧/٢) للاستاذ رؤوف سعد .

- وسنيين ، بكسر السين وياءين ونونين .
   كما أن البلد الحرام لها في القرآن عدة أسماء :
  - مكــــة
  - بكــــة
  - أم القـــرى
  - البلد الأمين .

#### الشبهة الرابعة والعشرون

## الإتيان بالموصول بدل المصدر

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : (ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين .. ) (١) . وموضع الشاهد على الشبهة \_ عندهم \_ هو قوله عز وجل :

" من آمن بالله " وعلقوا عليه فقالوا : " والصواب أن يقال : ولكن الــــبر أن تؤمنوا بالله ، لأن البر هو الإيمان لا المؤمن " .

#### الرد على الشبهة:

قالوا في العنوان الذي وضعوه العبارة الآتية:

" أتى باسم الفاعل بدل المصدر " .

يقصدون قوله تعالى : " ولكن البر من آمن بالله " .

وليس في هذا القول اسم فاعل على الإطلاق: فلا " البر " اسم فاعل؟ ولا " من " اسم فاعل؟ ولا " آمن " اسم فاعل؟

وهم ـ قطعاً ـ يقصدون " من آمن " و " مَنْ " هذا اسـم موصـول ، وصلته " آمن " أى الذى آمن فمن أين أتوا باسم الفاعل الموضوع موضــع المصدر فى الآية يا ترى ؟

 <sup>(</sup>١) البقرة: ١٧٧.

إنهم أتوا به من دائرة جهلهم الواسعة ببدهيات اللغة ، التي هم أميرون فيها ، ومع هذا ينصبون أنفسهم قضاة على كتاب الله العزيرز ذروة البيان المعجز ، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، وكان يجب عليهم أن يلتحقوا بمدارس أولية يتعلمون فيها " فك الخط " إذا أرادوا أن يبحثوا لأنفسهم عن مكان مناسب لأوضاعهم . ولهذا الخطأ الشنيع عدلنا عن عنوانهم إلى العنوان الذي وضعناه لهذه الشبهة " الإتيان بالموصول بدل المصدر " .

هذا ، وللعلماء في توجيه وقوع " من آمن " خبرا عن " السبر " وهو خلف الأصل ؛ لأن البر معنى ذهنى و " من آمن " ذات ، والذوات لا يخبر بها عن " المعانى الذهنية " ، للعلماء في هذه المسألة ستة توجيهات نذكر منها أقواها في الآتى :

الإمام الزمخشرى أورد فيها ثلاثة توجيهات :

الأول : أن في الكلام مضافا محذوفا ، والتقدير . ولكن البر بر من آمـــن . وهذا التوجيه اشتهر بين جمهور العلماء ، وردده كثير منهم .

الثانى: تأويل " البر " بـ " ذو البر " يعنى أن فى الكلام حـ ذف مضاف لكن تقديره قبل " البر " أما التوجيه الأول فكان تقدير المضاف المحذوف قبل " من آمن " وهذا المضاف خبر " البر " الذى هو اسم " ليس " .

الثالث: أن يكون المصدر ، وهو " البر " موضوع موضع اسم الفاعل للمبالغة ، كما في قول الخنساء تصف فرس أخيها صخر .

ترتع ما رتعت حتى إذا ادكرت

فإنما هي إقبال وإدبار

فإقبال وإدبار مصدران حلا محل اسم الفاعل ، والتقدير ؛ هـــى مقبلــة مدبرة .

وقد سبق الزمخشرى إلى الرأى الأول . ولكن البر بر من آمن ، شيخ النحاة سيبويه . وقد اختار سيبويه هذا الرأى ورجحه لاعتبار قوى فحواه .

أن السابق عليه هو نفى كون البر هو تولية وجــوه المخــاطبين نحــو المشرق والمغرب .

ثم قال : والذى يستدرك ينبغى أن يكون من جنس ما وقع عليه النفسى ، وهو ــ هنا ــ البر (٢) .

يريد شيخ النحاة أن يقول:

إن "لكن " أداة استدراك في المعنى ، وإن طرفى الاستدراك ينبغي أن يكونا متجانسين ، والاستدراك : إما إثبات بعد نفى ، أو نفى بعد إثبات ، فمثلاً قوله تعالى : ﴿ ولمو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركسات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون ﴾ (٣) .

ما قبل أداة الاستدراك " لكن " هو الإيمان والتقوى ، وما بعدهــــا هــو التكذيب ، فبين ما قبلها وما بعد تجانس ظاهر ، لأنـــهما ســلوكيات قلبيــة وخلقية .

وكذلك ما قبل لكن في الآية موضوع الدراســـة هــو الــبر الظـــاهرى المنفى ، وما بعدها ينبغي أن يكون هو البر الحقيقي المثبت .

وهذه لمحة طيبة من شيخ النحاة ، ولها صلة وثيقة بالتوجيب البلاغيي لهذه المسألة ، سنعرضها في الخلاصة إن شاء الله .

<sup>(</sup>۱) الكشاف (۱/۳۳۰).

<sup>(</sup>۲) الكتاب (۱/۸۰۱) .

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ٩٦.

ومن الآراء التى طرحت فى هذا الصدد أن " البر " وقع موقـــع اســم الفاعل لإرادة المبالغة على وزان قول العرب " رجل عدل " حيث عدلوا عن رجل عادل ، إلى الإخبار عنه بالمصدر ، على اعتبار أن هذا الرجل لما كان كثير العدل صار كأنه العدل نفسه ، لا فــرق بينــهما . وهــذا رأى نحـاة الكوفة (۱) .

أما الفراء فقد جعل " من آمن " واقعاً موقع الإيمان وقال : والعرب تجعل الاسم خبراً للفعل ، واستشهد على هذا بقول الشاعر : لعمرك ما الفتيان أن تنبت اللحي

ولكنما الفتيان كل فتى نَدِى

حيث جعل الشاعر نبات اللحية خبراً عن الفتيان .

والمعنى : لعمرك ما الفتوة أن تنبت اللحي (٢) .

نكتفى بهذا القدر ــ مما ذكره النحاة ، ويكاد يجمع عليه المفسرون ــ فى توجيه وقوع " من آمن " خبراً عن البر ، مــع تسليم الكافـة بصحـة الاستعمال اللغوى فيه ، واجتهادهم هذا كان محاولة لفهم هذا الاستعمال .

#### والخلاصة:

من خلال النقول التي تقدمت عن النحاة واللغويين والمفسرين ، بطلبت هذه الشبهة ولم يبق لها أثر ، فلا غرابة في وضع " من آمن " خسبراً عن " البر " سواء أخذنا بتوجيه شيخ النحاة سيبويه ؛ أن في الكلام حذف مضلف تقديره " ولكن البر بر من آمن " أو أخذنا بالتوجيه الذي أجاز وقوع المصدر موقع اسم الفاعل أو الفاعل .. فهذه كلها أساليب عربية فصيحة مستعملة ، ومن شواهدها في القرآن كذلك قوله تعالى : " وأنت حل بهذا البلد " فوقسع المصدر " حل " موقع اسم الفاعل " حال " أي مقيم بهذا البلد

فإذا ولينا وجوهنا شطر البلاغة بعد النحو واللغة ، والبلاغة أوسع خطى منهما ، فإننا نلمح فى التعبير القرآنى " ولكن البر من آمن " معنى لطيفاً دقيقاً ذا مغزى كبير لأن " من آمن " يدل على ذوات تمكن الإيمان فسى قلوبها . فالإيمان " حال " فى تلك القلوب ، ولو كان قد قيل : " ولكن البر الإيمسان " لكان هذا الإيمان مجرد فكرة لا محل لها ، بل هى مفصولة عن السدوات . يعنى إيمان نظرى لا عملى . وهذا لوس بسديد ، لكن لما جعل هذا وصفاً للذوات المدلول عليها بس " من " التحم الإيمان بالمؤمن ، والمؤمن بالإيمان ، فتحول إلى إيمان عملى متمكن فى القلوب ، فى مقابلة الإيمان الشكلى الدي لم يرضه القرآن ، وهو توجه الوجوه نحو المشرق والمغرب . وهذا ما ألمح إليه سيبويه من قبل .

#### الشبهة الخامسة والعشرون

## وضع الفعل المضارع موضع الماضي

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله عز وجل : ﴿ إِن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون ﴾ (١) .

ذكروا هذه الآية ، ثم قالوا في تصويب الخطأ الذي توهموه فيها :

" كان يجب أن يعتبر المقام الذي يقتضى صيغة الماضى ، لا المضارع فيقول : " قال له كُنْ فكان " ؟!

#### الرد على الشبهة:

وجّه المفسرون والنحاة قوله تعالى " كُنْ فيكون " فــأوجز الزمخشــرى القول فيها فقال : هي حكاية حال ماضية (٢) .

وقد أخذ هذه العبارة عن الزمخشرى الإمام البيضاوى ولم يزد عليها (٣) . وهي عبارة تحتاج إلى بيان ما هي حكاية الحال الماضية ؟

يريد الإمامان أن المضارع " يكون " دلالته في الآية أن الله عز وجل يصور للمخاطبين ترتيب الأحداث ساعة حدوثها في الزمن الذي خلق الله فيه آدم ، وفائدته نقل أذهانهم إلى تلك اللحظة كأنهم يعلينونها بأبصارهم .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الكشاف (١/٢٣٤) .

<sup>(</sup>٣) أنوار النتزيل (١٦٢/١) .

وهذه هى دلالة المضارع إذا وضع موضيع الماضى عند علماء المعانى ، هى بعث الماضى وتصويره فى صورة الذى يحدث فى الحال .

ومن أمثلته عندهم قول الشاعر يحكى صراعًا حدث بينه وبين الضبُّع، وهو حيوان مفترس.

فأضربها بلادهش فخريت

صريعًا لليدين ، وللجران (١)

الشاعر ضرب الضبع في الماضي ، فلما حكى صراعه معها للنهاس عبر عن الماضي " فضربتها " بالمضارع " فأضربها " والدلالة البلاغية للعدول عن الماضي إلى المضارع هي استحضار صورة الحدث الذي وقع في الماضي ، كأنه يحدث الآن في زمن التكلم .

هذا ما أراده الشيخان: الزمخشرى والبيضاوى من عبارة "حكاية حال ماضية "ليبينا سر العدول عن "فكان " إلى "فيكون "فى الآية الكريمية، التى ادعى مثيرو هذه الشبهات أن فيها خطأ نحويًا، وهم عن معرفة الصواب والخطأ بمعزل.

وقال بعض المفسرين اللغويين في توجيه " فيكون ":

" يجوز أن يكون على بابه من الاستقبال ، والمعنى : فيكون كما يامر الله فيكون ، حكاية للحال التى يكون عليها آدم حين خلقه الله ، ويجوز أن يكون " فيكون " بمعنى كان ، وعلى هذا أكثر المفكرين والنحويين ، وبهذا فسره ابن عباس رضى الله عنه " (٢) .

ونعيد السؤال مرة أخرى :

لماذا عُدِل عن معنى الماضى إلى لفظ المضارع ومعناه ؟

<sup>(</sup>١) يعنى سقطت على الأرض على جنبها .

<sup>(</sup>٢) انظر : الدر المصون (٣/٢٠-٢٢١) .

الجواب على هذا السؤال هو ما قدمناه في توضيح عبارة الإمام الزمخشرى ، التي تناقلها عنه النحاة والمفسرون وهو إيثار المضارع على الماضي لاستحضار صورة الحدث في الذهن ، وكأن الأبصار تراه الآن .

هذه خلاصة أمينة ووافية لما قالـــه العلمـــاء فـــى توجيـــه " فيكـــون " مضارعًا مرفوعًا لا مجزومًا جوابًا للأمر ، ولا ماضيًا .

#### والخلاصة:

بعد عرض توجيهات المفسرين والنحاة ، يطيب لنا أن نستكشف إسهامات البلاغة في تأصيل التعبير القرآني " ثم قال له كن فيكون " الدى اعتبره مثيرو هذه الشبهات معيبًا بالخطأ النحوى ، والنحو وإن كان أساس البلاغة ، وجذورها العميقة ، التي أثمرت كل الإيحاءات البلاغية ، فإن هناك حقيقة يجب الوقوف عليها ، وهي أن البلاغة تبدأ من حيث ينتهي النحو ، فالنحو ومعه الصرف يهتم باستقامة الأساليب وصحتها ، أما البلاغة فتنظر في الأساليب ، وتغوص وراء ما فيها من المعاني الخبيئة ، والأسوار الدفينة وتبحث عن الإيحاءات الكامنة وراء كل لفظ وجملة وتركيب ، أو تبحث عن معنى المعنى لا معنى اللفظ ، أو المعاني الثانية الخفية غير المباشرة الظاهرة .

وإذا كان ما قدمناه من توجيهات كافيًا في إزالة هذه الشبهة التي توهمها هؤلاء " الخواجات " فإن دور البلاغة في تأصيل هذا التعبير القرآني مساير لتوجيهات النحاة والمفسرين .

إن هذا التعبير "كن فيكون " هو الواجب بلاغة وبيانًا وإعجازًا ونظمًا أما لوقيل "كن فكان "لخلا هذا التعبير من ثلاثة أرباع الحسن الذي هو فيه ، وذلك للاعتبارات الآتية :

فأولاً: دلالة الماضى الأصل فيها الانقطاع عن الوجود المستمر ، ولذلك يعبر عنه النحويون بأنه: ما دل على حدث وقع وانقطع قبل زمن التكلم .

وهذا غير مراد فى حكاية الله كيفية خلقه لآدم ، لأنه لو قيل : كن فكلن لصدق هذا التعبير عن وجوده لحظة واحدة من الزمن ، ولو كان قد مات لحظة خلقه .

أما "كن فيكون " فدلالتها استمرار وجوده حتى أنجب مَنْ أنجب مـن ذكور وإناث ، وما بث منهما من آباء البشر وأمهاته ، كما قال عز وجل : (وبث منهما رجالاً كثيرًا ونساء ) (١).

لأن دلالة المضارع تبدأ من الحال ، وتستمر في الاستقبال .

وثاتياً: أن هذا التعبير "كن فيكون "يؤذن بتقدير مسند إليه قيل "فيكون " أى "فهو يكون " وفي هذا تكرار إسناد " الكينونة " لآدم:

مرة يجعل " يكون " خبرًا عن ضمير آدم " هو "

ومرة بإسناد فعل الجملة الخبرية " يكون " إلى ضمير آدم المستكن في الفعل وجوبًا ، على أنه فاعل له . وتكرار الإسناد من أقوى أساليب التوكيد في البلاغة العربية .

وثالثاً: فى الفعل المضارع " يكون " تناسب آسر لرءوس الآيات (الفواصل) لأن ما قبله كلها فواصل مبنية على حرف المد إما الياء ، وهو الأكثر ، وإما الواو مع النون ، وهو كثير ، أو مع الميم .

وكذلك ما بعدها ، والتناسق الصوتى فى النظم القرآنى المعجز ، وجه من وجوه إعجازه ، التى باين بها كلام البشر والجن ، وجعل لتلاوته حلاوة جذابة للأسماع ، كما جذبت معانيه القلوب ، وأسرت العقول ، واستولت على ألباب أولى الألباب .

<sup>(</sup>١) النساء: ١.

# الشبهة السادسة والعشرون عدم الإتيان بجواب " لمّاً "

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : (فلما ذهبوا به وأجمعوا أن يجعلوه في غيابة الجب وأوحينا إليه لتنبئنهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون ) (١) .

وموطن الشاهد عندهم هو قوله جل شأنه: ( فلما ذهبوا به وأجمعوا أن يجعلوه في غيابة الجب وأوحينا إليه .. ) .

بحثوا عن جواب " لما " فلم يجدوه ، فرموا القرآن بالخطأ ؛ لأنه لم يذكر جواب " لما " ثم قالوا :

" فأين جواب لما ؟ ولو حذفت الواو التي قبل لما لاستقام المعنى " .

#### الرد على الشبهة:

قلنا إن هذه الشبهة تتعلق بفن الحذف ، وهو مبحث بلاغى أكـــثر منــه نحويًا .

إن كل محذوف عندهم غلط شنيع ، وكل حذف خلط فظيع والناس \_ كما قيل في المثل \_ أعداء ما جهلوا .

يقول الإمام عبد القاهر الجرجاني \_ شيخ البلاغيين \_ في وصف الحذف البلاغي ، وروائع ثماره ، وبديع آثاره :

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۱۰.

" هو بحث دقيق المسلك ، لطيف المأخذ ، عجيب الأمر ، شبيه بالسحر ، فإنك ترى به ترك الذكر أفصح من الذكر ، والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة، وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تُبن " (١) .

هذه هي منزلة الحذف في البيان العربي ، الساري في أعطاف الكلم سريان النسيم في الرياض الفيحاء ، وقد شاع شيوعاً لا حصر له في القلوآن الكريم ، إذ لم تكد تخلو منه سورة من سوره ، ولا آية من آياته والمعللة التي يدل عليها الحذف في القرآن تكاد تعادل ربع معاني القرآن كله . وهلو منهج واسع وحكيم من مناهج اللغة العربية لا مثيل له .

ولذلك نجد العلامة اللغوى العظيم ابن جنب ، يسميه في كتابه "الخصائص" اسمًا طريفًا ، هو: شجاعة العربية " .

وينتمى الحذف البلاغى إلى فن بلاغى حصر بعض العلماء البلاغة فيه ، وهو " فن الإيجاز " أى قلة الألفاظ مع كثرة المعانى .

وله مقامات يتألق فيها ، ومقتضيات يوفى بأغراضها .

ومن مقاماته الحذف الوارد في آية سورة " يوسف " التي رآها من عشا بصره ، وغلظ قفاه ، وضل عقله خطأ ينبغي أن يصوّب ، ولحنًا يجب أن يقوم .

إن حذف جواب "لما "هذا المراد منه تهويل وتفظيع ما حدث من إخوة يوسف ليوسف ، بعد أن أذن لهم أبوهم بالذهاب به إلى الصحراء ، وقد روى عنهم أنهم أخذوا يؤذونه بالقول والفعل وهم في الطريق إلى المكال اللذي قصدوه ، حتى كادوا يقتلونه ، والدليل على هذا قوله تعالى حكاية عن أحدد إخوته :

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز (١٤٦) تحقيق الشيخ محمد محمد شاكر .

(قال قائل منهم لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابة الجب يخلُ لكم وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوماً صالحين ﴾ (١) .

فالنهى عن القتل لا يكون إلا عند العزم عليه ومباشرة أسبابه .

لذلك حذف جواب "لما "لتذهب النفس في تصوره كل مذهب ، وحذف هذا الجواب فيه دلالة على طول ما حدث منهم ، وعلى غرابته وبشاعته ، لذلك قدره الإمام الزمخشرى فقال :

" فعلوا به ما فعلوا من الأذى .. وأظهروا له العداوة وأخذوا يهينونه ويضربونه ، وإذا استغاث بواحد منهم لم يغثه إلا بالإهانة والضرب .. " (٢). وسار على هذا النهج الإمام البيضاوى (٣) .

وذهب غيرهما في تقدير الجواب مذاهب أخرى ، والذي أتاح لهم هذا الاختلاف في تقدير الجواب المحذوف هو الحذف نفسه (٤).

أما اقتراح مثيرى الشبهة أن يحذف " الواو " فى " وأوحينا " ليستقيم المعنى فخطأ جسيم ؛ لأن " أوحينا " ليس هو جواب " لما " وإنما هو معطوف على الجواب المقدر لأن جواب " لمًا " هو ما حدث ليوسف من إخوته بمجرد خروجهم به من عند أبيهم وبعدهم عنه قليلاً .

ودليل ذلك هو العطف بالفاء في " فلما " لأنها تغيد الفورية والترتيب.

<sup>(</sup>۱) يوسف: ٩.

<sup>(</sup>۲) الكشاف (۳/۳۰۳-۳۰۷).

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل (١/٣٨٧).

<sup>(</sup>٤) الدر المصنون (٦/٣٥٤).

#### الشبهة السابعة والعشرون

# الإتيان بتركيب أدى إلى اضطراب المعني

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أُرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمَبْشُرًا وَنَذَيْرًا لِتَوْمُنُـوا بِاللهُ وَرَسُولُهُ وَتَعْزَرُوهُ وَتُوقِرُوهُ وتسبحوه بكرة وأصيلاً ) (۱) .

وموطن هذه الشبهة \_ عندهم \_ هو الضمائر الثلاثة في :

"تعزروه " ــ "توقروه " ــ "تسبحوه " .

ذكروا هذا ، ثم قالوا :

" وهنا ترى اضطراباً فى المعنى ، بسبب الالتفات من خطاب محمد اللي خطاب غيره ، ولأن الضمير المنصوب فى قوله " وتعزروه وتوقروه " عائد على الرسول المذكور آخرًا .

وفى قوله "وتسبحوه " عائد على اسم الجلالة المذكور أولاً . هـذا مـا يقتضيه المعنى ، وليس فى اللفظ ما يعينه تعيينًا يزيل اللبـس . فـإن كـان القول : وتعزروه وتوقروه وتسبحوه بكرة وأصيلاً عائدًا على الرسول يكـون كفرًا لأن التسبيح لله فقط ، وإن كان القول " وتعزروه وتوقروه وتسـبحوه " عائدًا على الله يكون كفرًا ؟ لأن الله سبحانه وتعالى لا يحتاج لمـن يعـزره ويقويه " .

#### الرد على الشبهة:

لقد أطالوا \_ على خلاف عادتهم \_ فى بيان هذه الشبهة كما ترى . والسبب أنهم أرادوا أن يضيقوا علينا الخناق أو يسدوا علينا الطريق ليحكموا

<sup>(</sup>١) الفتح : ٨-٩ .

علينا قبضتهم ، على رأى المثل العامى "حلِّق حُوشْ " بيان ذلك أنهم يقولون لنا :

إذا جعلتم الضمائر الثلاثة عائدة على الرسول فقد كفرتم لأن الرسول بشر ، والبشر لا يجوز أن يسبحهم أحد ، لأن التسبيح لا يكون إلا لله .

وإذا جعلتم الضمائر الثلاثة عائدة على الله فقد كفرتم لأن الله غنى عن خلقه لا يحتاج منهم إلى تقوية ولا خلافه . فأين ــ إذن ــ أنتم تذهبون ؟ ونقول لهؤلاء الكارهين لما أنزل الله على خاتم رسله :

نحن \_ المسلمين \_ لا نسبح أحداً غير الله ، ولا نعبد أحداً غير الله ، ولا نرفع حاجاتنا إلى أحدٍ غير الله ، ولا نطلب غفران ذنوبنا من أحدٍ غير الله ، ولا نقدم كشف حساباتنا إلى أحد غير الله ، ولا نرجو ولا نخاف أحداً غير الله . والكتاب الذي أنزله الله على خاتم رسله لا لف فيه ولا دوران ، ولا قلق ولا اضطراب ، لا في مبانيه ، ولا في معانيه ، ولا في مقاصده وقيمه ، فمن توهم فيه اضطراباً فالاضطراب في عقله هو ، وفي فهمه هو لا يتعداه إلى كتاب الله ، ولا إلى المؤمنين به .

والآية التى وصفوا تركيبها بأنه أدى إلى اضطراب المعنى المؤدى إلى الكفر ، أجلى من الشمس فى رائعة النهار ومرجع الضمائر الثلاثة ، التك اتخذوا منها منشأ لهذه الشبهة محددة \_ عقلاً وشرعاً \_ دون أى التواء .

فالضمير في " وتسبحوه " عائد على الله قطعاً دون أدني شك . لأن التسبيح عبادة ، ولم يؤذن الله لعباده أن يعبدوا أحداً غيره :

( وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه ) (١) .

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٢٣.

( اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ) (١) .

( يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ﴾ (٢) .

أما مرجع الضمير في " وتعزروه " فـــهو الرســول ﷺ دون خلــط أو تشويش .

وأما الضمير في "وتوقروه "فلا مانع لا عقلاً ، ولا شرعاً أن يكون عائداً على الله ، لأن توقير الله هو إكباره وتعظيمه ، وقد قال نوح لقومه موبخاً لهم (ما لكم لا ترجون لله وقاراً وقد خلقكم أطواراً ) (٣) .

ويجوز أن يكون عائداً على الرسول ، وتوقيره هو احترامــه وإنزالــه منزلته من التكريم والطاعة .

هذا هو بيان ما توهموه من لبس ، دون الرجوع إلى ما قاله النحاة أو المفسرون فالمسألة لا تحتاج إلى أكثر مما أوجزناه .

#### والخلاصة:

القرآن خطاب للعقلاء الأذكياء ، وليس خطاباً للمتغابين أو الأغبياء ، وفى الإنسان حاسة كثيراً ما يعول عليها القرآن فى خطابه ، تستجلى خفايا معانيه ، وتدرك روائع إيماءاته ودقائق أسراره .

تلك الحاسة هي الخصائص العقلية ، والملكات الذهنية أو الذوقية المثقفة .

فمثلاً قوله تعالى : (وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف ) (أ) .

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٥٩، ٢٥، ٧٣.

<sup>(</sup>٢) النور : ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) نوح: ١٤،١٣.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٣٢.

ترى الخطاب فيها واحداً "طلقتم ــ تعضلوهن " والنظرة العجلى تحسب أن المخاطب في الموضعين صنف واحد من الرجال لكن العقل ــ بمعونـــة الشرع ــ سرعان ما يفرق بين الذين خوطبوا بــ "طلقتم " والذين خوطبوا بــ " تعضلوهن " فالمخاطب الأول هم الأزواج الذين يطلقــون زوجاتــهم ، والمخاطب الثاني هم أولياء أمور المطلقات ، يقول لهم القرآن إذا أراد الزوج المطلق طلاقاً رجعياً في العدة أو بعد العدة أن يعيد زوجته إليه بالمراجعـــة أو العقد الجديد وكانت الزوجة راغبة في ذلك ، فعلى أولياء أمرها ألا يقفــوا في طريقها .

فالذى فرَّق بين مرجعى الضميرين ــ هنا ــ العقل ، بمعونة الشــرع ، وهذه الآية شبيهة بالآية التى أثيرت حولها الشبهات ، التى فرغنا من الــرد عليها . ولو كان نظر مثيرى هذه الشبهات وقع على آية البقرة هذه ، لقــالوا إن فيها تركيباً أدى إلى اضطراب المعنى ، ولا وجود لاضطـراب إلا فــى أوهامهم .

# الشبهة الثامنة والعشرون صرّف الممنوع من الصرف

#### منشأ هذه الشبهة:

هو آيتان من سورة واحدة .

إحداهما قوله تعالى : ﴿ إِنَا اعتدنا للكافرين سلاسلاً وأغلالاً وسعيراً ﴾ (١) . والثانية : ﴿ ويطاف عليهم بآنية من فضة وأكواب كانت قواريرا ﴾ (٢) .

وشاهدهم في الآية الأولى كلمة "سلاسلا " ذكروها ثم قالوا : فلماذا قال "سلاسلا " بالتنوين مع أنها لا تُنوَّنُ لامتناعها عن الصرف ؟

وقالوا عن الآية الثانية : لماذا آتى بها ؟ "جالتنوين مع أنها لا تُنَــونً ؛ لامتناعها عن الصرف ، لأنها على وزن مصابيح ؟

هذا قولهم ، وهو مبلغ علمهم أو مبلغ جهلهم وافترائهم لأنهم ــ كما تقدم مرات ــ يحفظون شيئاً وتغيب عنهم أشياء ، وما حفظوه ليس بمغن الــهم ، وكان الصمت استر لهم لو كانوا يحترمون أنفسهم .

#### الرد على الشبهة:

في هذه الشبهة افتراء وجهل:

<sup>(</sup>١) الإنسان: ٤.

<sup>(</sup>٢) الإنسان: ١٥.

وهذا افتراء منهم ؛ لأن الكلمتين في قراءة حفص عن عاصم وغيرهما لا تتونان ، وإنما يوقف عليهما بالفتح لا غير ولا يلتفت إلى " الألف " السذى في آخر كل منهما هكذا " سلاسلا " \_ " قواريرا " .

وللقراء فى هاتين الكلمتين مذاهب ، وبها نزل القرآن فقد قرأ نافع وابن كثير والكسائى وأبو جعفر " قواريــراً " بــالتنوين مصروفــة منونــة فـــى الموضعين معاً " قواريراً " و " سلاسلاً " .

وقرأ الباقون ، ومنهم حفص عن عاصم "سلاسلا " و " قواريرا " بدون تتوين على المنع من الصرف وعلة المنع من الصرف هي صيغة منتهى الجموع والذين قرأوهما بالتنوين (مصروفتين) لهم سند في ذلك .

ووجه صرف الكلمتين أن بعض العرب كانت تصرف كـــل الكــلام ، وليس فى لهجتهم كلام مصروف وكلام غير مصــروف . بــل هــو كلــه مصروف ، والقرآن نزل أصلاً بلغة قريش ، ثم بلهجات القبـــائل العربيــة الأخرى (١) .

<sup>(</sup>١) انظر : التوجيهات النحوية والصرفية للقراءات (٩٨/١) للدكتور / على محمد فاخر .

# الشبهة التاسعة والعشرون الإتيان بتوضيح الواضح

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله جل ثناؤه:

(.. فإذا أمنتم فمن تمتع بالعمرة إلى الحج فما استيسر من الهدى فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام فى الحج وسبعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة .. ) (۱) .

موطن الشاهد على هذه الشبهة عندهم هو قوله تعالى: "تلك عشرة كاملة " بعد قوله عز شأنه: " فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم " وفي تصوير هذه الشبهة قالوا:

" فلماذا لم يقل : تلك عشرة ؟ مع حذف كلمة "كاملة " تلافياً لإيضـــاح الواضح ؟ لأنه مَن الذي يظن أن العشرة تسعة " ؟!

#### الرد على الشبهة:

من الآيات الكونية لله حركة القمر في رحلته الشهرية حيث يظهر ضعيفاً نحيفاً في أولى لياليه ، حتى لا يكاد يراه أحد إلا بأجهوة الرصد الحساسة ، ثم ينمو ويكبر ليلة وراء ليلة ، وفي كل ليلهة تالية تصحبها ظاهرتان في تطور القمر :

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩٦ .

الظاهرة الأولى: إطالة مكثه بعد غروب الشمس ، فهو في أولى لياليه لا يمكث إلا لحيظات في شكله الضعيف النحيف .

أما الظاهرة الثانية: فهى تطور حجمه من الضعف والنحافة إلى القوة والضخامة.

أما في الليالي التالية فتزيد مدة مكثه بعد غـــروب الشــمس ، ويكــبر حجمه ، ليلة تلو ليلة .

وفى ليلة الخامس عشر من بدء ولادته تصل الظاهرتان إلى أقصى درجة لهما .

فيمتد مكثه طول الليل ، منيراً في الوجود .

ويكتمل قرصه فيملأ الدائرة المخصصة له ويكتمل نوره ١٠٠% ويحيل الليل المظلم إلى نور قوى هادئ فيه منافع للناس ، ويُعجب الناظرين ، ويتغنى بجماله الشعراء ، ويشبهون به كل ما يرونه :

- حسناً جميلاً .
- بهیاً ساحراً
- رفيع الشأن شامخاً .

حتى العامة من الناس \_ غير الشعراء المرهفى الحس \_ يفتنون بــه ، ويعبرون عن بهائه وسحره . ويمجدون بوصفه كل جميل ، فيقولون : "قمر أربع عشرة " أى قمر الليلة التى يرون فيها القمر يوم الرابع عشر ، التــى سيعقبها اليوم الخامس عشر من الشهر ، والقمر فى هذه الليلة يبلـــغ كمــال شبابه ونضجه .

ومنذ فجر الحياة كان القمر ، وبخاصة في ليلة كماله مبعث الإعجاب والبهارة والابتهاج في نفس كل من يراه ، ولم يشذ عن هذا الإحساس أحد ،

فإن رأيت من يذم القمر في ليلة كماله فاعلم أنه رجل مريض الحس ، فاسد الذوق ، غريب الأطوار .

والأساليب البيانية شأنها شأن القمر ، فـــى تــدرج أنماطــها وتفــاوت درجاتها :

فمنها الحديث اليومى العادى ، الذى يخلو من الخصائص الفنية ومنسها المتوسط الدرجة ، الذى لا يمدح و لا يذم .

ومنها البيان العالى المؤثر فى النفوس ، الممتع للعواطف المثرى للفكر. ومنها البيان الأعلى ، المعصوم من النقد ، الذى يحس الناس برونقه وإحكامه وجماله وكماله وجلاله ، وهو القرآن المعجز العظيم .

ومن أساليب هذا البيان الأعلى الذي لا يضارعه بيان ، أسلوب التوكيد كما في قوله تعالى ﴿ تلك عشرة كاملة ﴾ .

ونبدأ بأقوال الأئمة في بيان قيمة " تلك عشرة كاملة " في تقوية الأسلوب وتوفير العناية بالمعنى ، نبدأ بما قاله الإمام الزمخشري :

" فإن قلت : ما فائدة الفذلكة " ؟ قلت : الواو قد تجئ للإباحة فى نحــو قولك : جالسى الحسن ، وابن سيرين ، ألا ترى أنه لو جالسهما جميعــاً ، أو واحداً منهما كان ممتثلاً ، فَفُذْلكَتُ (١) نفياً لتوهم الإباحة .

وأيضاً ففائدة الفذلكة في كل حساب أن يُعلَم العدد جملة كما عُلِم تفصيلًا ليحاط به من جهتين فيتأكد العلم به .

وفي أمثال العرب:

" علمان خير من علم " .

وكذلك " كاملة " تأكيد آخر ، وفيه زيادة توصية بصيامها ، وألا يتهاون بها ، ولا ينقص من عددها .

<sup>(</sup>١) الفذلكة مصطلح فني معناه : إجمال المعنى في عبارة موجزة بعد بسطه في عبارة طويلة .

وقيل "كاملة في وقوعها بدلاً من الهدى " (١) .

يعنى أن في هذه العبارة توكيدين:

الأول في : تلك عشرة " .

والثاني في "كاملة ".

وقد بين الإمام \_ رحمه الله \_ المعانى التى أفادها هذا الـتركيب ولنـا إضافة على ما قاله سنوضحها فى الخلاصة التى تعودنا على جعلها خاتمــة كل مبحث .

ويتابع الإمام البيضاوى ما قاله الإمام الزمخشرى ويضيف إليه جديداً فيقول: " تلك عشرة " فذلكة الحساب ، وفائدتها ألا يتوهم متوهم أن " الواو " \_ أى فى " وسبعة إذا رجعتم " \_ كقولك جالسى الحسن وابن سيرين ، وأن يعلم العدد جملة كما علم تفصيلاً .. و " كاملة " صفة مؤكدة تفيد المبالغة فى المحافظة على العدد ، أو مبينة كمال العشرة ، فإنه أول عدد كامل إذ به تنتهى الآحاد وتتم مراتبها " (٢) .

وحذا الإمام الشوكاني حذوهما ، ثم قال : إنه مثــــل "كتبــتُ بيــدى " والكتابة لا تكون إلا باليد (٢) .

ويسوق غيرهم شواهد من الشعر العربى على تأصيل هذا الأسلوب في لغة العرب ، مثل :

فسرتُ إليهمُ عشرين شهراً

وأربعه فذلك حجتان

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/٣٤٥) .

<sup>(</sup>۲) نوار النتزيل (۱/۱۱) .

<sup>(</sup>٣) فتح القدير (١/٢٢٧) .

أى: سنتان . وقول الآخر :

ثلاث بالغداة فهُنَّ حسبي

وست حين يدركني العشاء

فذلك تسعة في اليوم ربى

وشُرب المرء بعد الرى داء (١)

#### والخلاصة:

لقد أصاب الأئمة في الإشارة إلى معنى جملة " تلك عشرة كاملة " وبخاصة في قولهم إنها أفادت دفع توهم من يحسب أن " الواو " بمعنى " أو " تفيد الإباحة ، فليس ببعيد أن يفهم بعض الناس أن المتمتع بالعمرة إلى الحج كفارته الصيام :

فإن صام فى الحج فيكفيه ثلاثة أيام ، ومن لم يصم حتى رجع إلى بلده فعليه صيام سبعة أيام ، وأن يفهم الاكتفاء بالثلاثة فى الحج للتخفيف على المحرمين بالحج ويؤدون مناسكه ، أما بعد الرجوع إلى الوطن فلا داعلى للتخفيف ، لأنه غير مشغول بالمناسك ، وليس غريباً عن بلده . ليس ببعيد أن يقع هذا الفهم فى أذهان بعض الناس حتى الفقهاء المجتهدين .

لذلك كان قوله تعالى: " تلك عشرة " واصفاً لها بأنها " كاملة " دافع\_\_\_اً لذلك الفهم .

وبذكر " كاملة " تحوّل قوله تعالى : " تلك عشرة " إلى نص محكم غير قابل للاحتمال أو التأويل .

<sup>(</sup>١) الدر المصون (٢/٣٢٠).

أما من حيث البلاغة والبيان ، فإن كلمة "كاملة " وصفاً لـــ " تلك عشرة " تفيد تعظيم هذه الأيام العشرة وكمال فضلها عند الله عز وجل .

بدليل أنه أشار إليها باسم الإشارة الموضعوع للبعيد ، تنويها ببعد منزلتها ، وكان يمكن أن يقال هذه عشرة كاملة ، وهذه اسم إشارة للقريب سواء كان قرباً حسياً أو قرباً معنويًا .

#### الشبهة الثلاثون

# الالتفات من المخاطب إلى الغائب قبل تمام المعنى

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى: ﴿ هو الذى يسيركم فى البر والبحر حتى إذا كنتم فى الفلك وجرين بهم بريح طيبة وفرحوا بها جاءتها ريح عصاصف وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين له الدين لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين ﴾ (١).

وشاهدهم في الآية هو قوله تعالى : "حتى إذا كنتم في الفلك وجريـــن بهم " .

#### الرد على الشبهة:

هذه الشبهة المثارة هنا على هذه الآية ، ليست لها صلة ، لا من قريب ، ولا من بعيد ، بالنحو والصرف بل هى مسألة بلاغية صرفة ، والبلاغة عموماً \_ لها عنصران كبيران ، أحدهما خارجى عن شخصية البليغ ، والثانى ممتزج بشخصيته .

<sup>(</sup>١) يونس: ٢٢.

#### العنصر الأول الخارجى:

هو مجموعة القواعد والأصول التي تكوّن علوم البلاغة باعتبارها علماً راقياً من علوم اللسان ؛ لأن لكل علم أو فن أصوله ومبادئه الخاصة به .

وهذه القواعد والأصول يمكن تَعلَّمها وإتقانها لكل راغب صادق الرغبة فيها .

#### العنصر الثاني الذاتي:

الممتزج بذات البليغ ، والذى يجرى فيه مجرى الروح فى الجسد هـو الإحساس المرهف بالجمال الفنى ، والقدرة على التذوق ، والخبرة بالأساليب إنشاء ودراسة ونقداً وتقويماً . وليس بلازم أن يكـون العارف بالقواعد والأصول البلاغية ، ليس بلازم أن يكون بليغاً .

يقول الإمام الزمخشرى البليغ الذواقة ، في الالتفات من الخطاب السبي الغيبة :

" فإن قلت ما فائدة صرف الكلام من الخطاب الله الغيبة قلت : المبالغة ، كأنه يذكر حالهم لغيرهم ليعجبهم منها ، ويستدعى منهم الإنكار والتقبيح " (١) .

هذه العبارة في حاجة إلى إيضاح ، هو الآتي :

هؤلاء الذين تحدث الله عنهم فى هذه الآية ، أنعم الله عليهم بالتسيير فى البر والبحر ، وامتحنهم بالريح العاصف بعد أن أقلعت بهم الفلك تمخر عباب الماء ، فتوجهوا إلى الله يطلبون منه الإنجاء ، واعدين الله إذا أنجاهم أن يشكروه ويعرفوا فضله . فلما أنجاهم نسوا ما وعدوا الله به ، وعادوا إلى معصبته كما قال ربنا عز وجل :

<sup>(</sup>۱) الكشاف (۲/۲۳۱) .

### ﴿ فلما أنجاهم إذا هم يبغون في الأرض بغير الحق .. ﴾ (١) .

وكانت فائدة الالتفات عن خطابهم المباشر "كنتم في الفاك " إلى حكاية حالتهم العجيبة إلى غيرهم ، لكي يستثير سخطهم عليهم ، ويقبِّح و سوء صنيعهم مع الله .

#### والخلاصة:

ما قاله الإمام الزمخشرى في هذه الآية لمحة طيبة ، ومعنى لطيف دل عليه هذا الالتفات من المخاطب إلى الغائب ، وقد تناقله عنه المفسرون من بعده .

أما البلاغيون ــ بعد الزمخشرى ــ فقد أضافوا مامحًا بلاغيــاً آخــر، يساير ما فهمه الإمام الزمخشرى و لا ينافره، فقد قالوا:

"إن السر في الالتفات من الخطاب إلى الغيبة ، أن " الغيبة " تناسب الفعل " جرين " فهم كانوا على الشاطئ والفلك ترسو إلى جنبه ، وأخذ الناس يركبون الفلك ، حتى إذا تكاملوا على ظهره ، وأقلعت آخذة في السير السريع ( الجرى ) غابوا عن الأنظار ، فهم ليسوا حاضرين حتى يُخاطَبُوا . ولكنهم غائبون غائبون فجرى الحديث عنهم مجرى الحديث عن الغائب " .

إن كلتا اللمحتين البلاغيتين تنبثقان من هذا التعبير " وجرين بهم " ولا تنافر واحدة منهما الأخرى .

هذا ما لم يكن مثيرو هذه الشبهات أهلًا لفهمه لبلادة حســـهم ، وفســـاد ذوقهم .

والالتفات ـ عامة ـ فن عريق من فنون البيان فى البلاغة العربيـة، طرقه الشعراء فى الجاهلية، وشاع فى كلامهم، ووردت منه نماذج وصور

<sup>(</sup>١) يونس : ٢٣ .

في الذكر الحكيم ، وفي أحاديث خاتم النبيين ، وأسراره لا تحصر ، ودلالاته لا تنضب ، وكفاه فضلاً أنه يروِّح عن مشاعر السامعين وينتقل بهم من لون إلى لون ، في معرض جذاب ، لا يقدره حق قدره إلا من رُزق حسن الفهم ، والقدرة على التذوق لمرامى الكلام .

#### الشبهة الحادية والثلاثون

## الإتيان بفاعلين لفعل واحد (١)

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ( لاهية قلوبهم وأسروا النجوى الذين ظلموا هل هذا  $\mathbb{I}$  الا بشر مثلكم أفتأتون السحر وأنتم تبصرون  $\mathbb{I}$  .

وشاهدهم في هذه الآية هو الجمع بين: "وأسروا"، "الذين ظلموا" لأنهم جزموا بأن "الذين "في السروا" فاعل ، كما جزموا بأن "الذين "في الذين ظلموا "فاعل كذلك .

ولما كان كل فعل لا يتطلب إلا فاعلاً واحداً ، صاحوا باعلى صوت قائلين :

إن القرآن أخطأ فجعل للفعل الواحد فاعلين ؟!

#### الرد على الشبهة:

قال شيخ المفسرين البيانيين الإمام جار الله محمود بن عمر الزمخشرى يقول : " أبدل الذين ظلموا من " واو " " وأسروا " إشعارًا بأنهم الموسومون بالظلم الفاحش فيما أسروا به .

<sup>(</sup>۱) ليست هذه عبارتهم ، بل هى تعبير بديل من عندنا عنها . أما عبارتهم فهى " أتى بضمير فـــاعل مــــع وجود فاعل " وهى خطأ ـــ كما ترى ـــ لأنه لا مانع من الإتيان بضمير فاعل عائد على الفاعل فى الكـــــلام الفصيح مثل : جاء صديقى الكريم خُلقه .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء : ٣ .

أو جاء على لغة من قال : أكلوني البراغيث .

أو هو منضوب المحل على الذم .

أو هو مبتدأ خبره " وأسروا النجوى " قُدُّم عليه والمعنى :

هؤلاء أسروا النجوى . فوضع المظهر موضع المضمر تسجيلاً على فعلهم بأنه ظلم (١) .

ذكر الإمام - رحمه الله - في توجيه هذا التركيب أربعة آراء كلها صحيح فصيح :

الأول : إن " الذين ظلموا " بدل كل من كل من معنى " الواو " في " أسروا " لأنه و او جماعة معناه الجمع .

الثانى: إنه جاء على لغة بعض القبائل العربية ، التى تجمع بين الضمير إذا وقع فاعلاً وبين ما يفسره .

وعليه جاء الحديث الشريف : [ يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل ، وملائكة بالنهار ] (Y) .

الثالث: أن يكون في محل نصب على الذم ، على تقدير فعل محذوف هو: أذم أو أخص الذين ظلموا بالذم .

الرابع: أن يكون هو المبتدأ ، وما قبله خبر عنه ، أى الذين ظلموا أســروا النجوى .

أما الذي اقتضى تقديم خبره عليه " أسروا النجوى " فهو التسجيل عليهم بقبح ظلمهم وفحوشته . وهذا كله كلام طيب في غاية النفاسة .

ويردد الإمام الشوكانى ما قاله الإمام جار الله ــ رحمه الله ــ ويضيف إلى ما قاله جديداً ، ومن هذا الجديد : " إن الذين ظلموا " فاعل لفعل محذوف تقديره : يقول الذين ظلموا .

<sup>(</sup>١) الكشاف (٢/٢٥).

<sup>(</sup>۲) ارواه الشيخان : البخارى ومسلم .

ثم يورد على لغة " أكلونى البراغيث " آية أخرى من كتاب الله ، هـــى قوله عز وجل : (ثم عموا وصموا كثير منهم ) (١).

فقد جُمِعَ في الآية بين الضمير ، وهو " الواو " في " عموا " و "صموا " وبين الاسم الظاهر " كثير " .

كما ذكر قول الشاعر:

ولكن ديافي أبوه وأمسه

بحوران يعصرن السليط أقاربه (٢)

والشاهد في البيت حيث جَمَع الشاعر ، وهو عربي فصيح يحتج بكلامه بين نون النسوة في "يعصرن "وهو فاعل لــ "يعصر "وبين الاسم الظاهر "أقاربه "وليس في الكلام إلا فعل واحد يكفي فيه فاعل واحد (7).

وفي المسألة مذاهب أخرى ، منها:

إن " الذين ظلموا " هي الفاعل ، أما " الواو " فهي علامة جمع الفاعل لا غير ، وأن العرب كانت تفعل ذلك حتى في المثنى ، فيقولون :
 قاما أخواك . كما استشهد من ذهب هذا المذهب بقول الشاعر :

يلومونني في اشتراء النخيــل

قومى ، فكلهمو يعزل

حيث جمع بين " الواو " في " يلومونني " وبين الاسم الظاهر في " قومي" (1). هذا ما قاله المفسرون وبعض النحاة في هذا التركيب وتخريجه على عدة وجوه من الصحة . دون أن يكون عندهم علم بأن بعضاً من الناساس ،

<sup>(</sup>١) المائدة : ٧١ .

<sup>(</sup>٢) دياف وحوران : موضعان . والسليط : الزيت .

<sup>(</sup>٣) فتح القدير (٣/٢٩-٤٧٠) .

 <sup>(</sup>٤) الدر المصون (٨/١٣٢-١٣٣).

سيأتون ويقولون مثل ما قال مثيرو هذه الشبهات ، مع جهلهم المركب بلغـــة التنزيل وخصائصها التعبيرية والبيانية ، وهم فيها عوام أو أشباه عوام .

#### والخلاصة:

ما تقدم من الرد على هذه الشبهة يريك إلى أى مدى تعسف هؤلاء المغالون في التحامل على القرآن ، المسرفون في إظهار الحقد عليه والطعن فيه ، إنهم مثل الذي يريد أن يعبر محيطاً بقارب مصنوع من "البوص " ، دون أن يكون لهم رادع من أنفسهم يحفظون به ماء وجوههم إن كان في وجوههم ماء .

وقبل أن نودع الحديث في الرد عليهم على ما أثاروه حول الآية نضيف الله ما ذكره الأئمة إضافتين من حيث التوجيه البلاغي:

إحداهما: إن في أساليب علم المعانى ، وهو أحد علوم البلاغة الثلاثة ( المعانى ـ البيان ـ البديع ) أسلوباً لا يعرف عنه مثيرو هـ ذه الشبهات شيئاً ، هو ما يسميه البلاغيون بـ " الاستئناف البيانى " .

وضابط هذا الأسلوب أن تتقدم جملة من الكلام تثير في ذهن السامع تساؤلاً لطيفاً يدب في نفسه أو يسرى سريان الماء في العود الأخضر ، فتأتى جملة أخرى تجيب على ذلك التساؤل ، الذي ليس له صورة في الكلام . بل هو يبرق كالشعاع في ذهن السامع ومن أمثلته في القرآن :

( وقضينا إليه ذلك الأمر أن دابر هؤلاء مقطوع مصبحين ) (١) . فجملة أن دابر هؤلاء مقطوع مصبحين " جواب على سؤال تقديره : ما هو ذلك الأمر الذي قضاه الله (٢) .

<sup>(</sup>١) الحجر : ٦٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الإيضاح للخطيب القزويني : مبحث الفصل والوصل .

ومثله قوله تعالى: ﴿ فوسوس إليه الشيطان قال يا آدم هل أدلك على مشجرة الخلد وملك لا يبلى ﴾ (١) .

فجملة " فوسوس إليه الشيطان " أثارت في النفس تساؤلاً لطيفاً " مـــاذا قال الشيطان لآدم ؟ فكان الجواب :

(قال يا آدم هل أدلك على شجرة الخلد وملك لا يبلى ) .

هذا هو الاستئناف البياني عند البلاغيين وهو ــ مرة أخرى ــ :

" تنزيل جملة منزلة جواب على سؤال تضمنته الجملة التي قبلها " .

والآية التي معنا: (وأسروا النجوى الذين ظلموا) جرت على نسق الاستئناف البياني الذي عرفته، لأن جملة (وأسروا النجوى) تثير في النفس التساؤل نفسه: مَنْ هم الذين (أسروا النجوى)؟ فكان الجواب: (الذين ظلموا).

لا يقال : إن هذا السؤال لا يقتضى المقام إثارته لأن مرجع الضمير ، وهو " الواو " في " أسروا " مذكور قبله في قوله تعالى :

﴿ اقترب للناس حسابهم وهم في غفلة معرضون \* ما يأتيكم من ذكر من ربهم محدث إلا استمعوه وهم يلعبون \* لاهية قلوبهم .. ) () .

لأنا نقول : إن الوقائع المذكورة في مطلع السورة ، وقائع عامة ، هـــى أحوال للناس جميعاً ، إلا من عصمه الله .

أما إسرار النجوى ، فهى واقعة خاصة وقعت من مشركى العرب ، فليس " الناس " قبلها هم فاعليها ، بل فاعلوها هم الذين قالوا :

( هل هذا إلا بشر مثلكم أفتأتون السحر وأنتم تبصرون ) (T) .

وعلى هذا فإن " الذين ظلموا ليس فاعلا لـــ " أســروا " وإنمــا فــاعل " أسروا " الواو .

<sup>(</sup>۱) طـه: ۱۲۰ .

<sup>(</sup>٣) الأنبياء : ٣ .

أما " الذين ظلموا " فواقعه في كلام جديد ، هو خبر عن جلة السوال : من هم الذين أسروا النجوى ؟

وهذا وجه آخر يرد به على مثيرى هذه الشبهة المتعالمين وهم جاهلون. أما الإضافة الثانية ، فهى أسلوب آخر من أساليب البلاغـــة العربيــة ، مفتاح الإعجاز المفحم .

ذلك الأسلوب تحدث عنه شيخ البلاغيين بلا منازع الإمام عبد القـــاهر الجرجاني ، وأسماه :

" الإضمار على شريطة التفسير " (١) .

وضابط هذا الأسلوب هو أن تأتى بالضمير أولاً ثم تفسره بعد ذلك بذكر مرجعه . ومن أمثلته شعرًا قول الشاعر :

هي الدنيا تقول بملء فيهــــا

حذار حذار من بطشى وفتكي

ولا يغرُركمُ منى ابتســـــام

فقولى مضحك والفعل مبكسي

وتخريج الآية " وأسروا النجوى الذين ظلموا " على هذا الأسلوب سائع رائع .

فقد أتى بالضمير أولاً " وأسروا " ثم فسره ثانياً هكذا " الذين ظلموا " . وبلاغة هذا الأسلوب هى تحريك الشعور ، وتشويق النفس إلى عقبى الكلام كيف تكون ، فيتمكن المعنى المسوق من أجله الكلام فى النفوس كل التمكن ؛ لأن النفس إذا ظفرت بالشىء بعد انتظاره استقر ذلك الشىء فيها .

هذه الخصائص البيانية محروم منها مثيرو هذه الشبهات ؛ لأنهم يجهلونها . والناس \_ كما جاء في المثل \_ أعداء ما جهلوا .

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز (١٦٣) تحقيق الشيخ العلامة محمود محمد شاكر ، مكتبة الخانجي ، القاهرة .

#### الشبهة الثانية والثلاثون

### الإتيان بالضمير العائد على المثني مفردًا

### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ( يحلفون بالله لكم ليرضوكم والله ورسوله أحسق أن يُرضوه إن كانوا مؤمنين ) (۱) .

ذكروا هذه الآية ، ولفت نظرهم ذكر الله ، ثم ذكر رسوله معطوفاً عليه، ثم إيقاع الفعل " يُرضى " على الضمير المفرد، وهو " الهاء " في " يُرضوه " وهو شاهدهم في هذه الشبهة ، ثم قالوا :

" فلماذا لم يثن الضمير العائد على الاثنين ، اسم الجلالة ورسوله فيقول : أن يُرضوهما " ؟!

### الرد على الشبهة:

ومثيرو هذه الشبهات ، لا يعرفون عـن حقيقـة " التوحيـد " شـيئاً ، وضوابطهم فيه مثل الغربال إذا وضع فيه سائل لا يبقى فيه منه شيء .

وقد فات هؤلاء أمر عظيم ، ترتب عليه جهل شنيع ذلك أنهم لم يعرفوا أصلاً ، أو لم يستحضروا في أذهانهم وهم يسطرون هذه الشبهة ، متى يُثنَّى المعدود ، ومتى يجمع ، ومتى يظل مفرداً .

<sup>(</sup>١) التوبة : ٦٢ .

وهى من البديهات ، بيان ذلك : أن هناك شرطاً موضوعيًا فـــى تثنيــة المعدود وجمعه ذلك الشرط هو :

التجانس بين الأفراد في الواقع ، فقلم يثني فيقال : قلمان ويجمع فيقال القلام .

وحتى الرجل والمرأة ، وهما فردان بينهما تجانس من جهة ، واختلاف من جهة أخرى . فإنك لا تستطيع أن تثنيهما فتقول : رجلان ، أو تقلول : المرأتان ، وأنت تريد رجلاً وامرأة . هذا لا يجوز عند العقلاء ، ولا يجوز في الواقع الذي يحسه الناس ويحترمونه .

هذا التمهيد ضرورى جدًّا لبيان لماذا ورد في القـــرآن " أن يُرضــوه " دون أن يُرضوهما كما اقترح مثيرو هذه الشبهات ؟

وذلك لأنه ليس بين الله ، وبين رسوله ، ولا بين الله وبين أيّ شيء في الوجود تجانس من أي نوع من الأنواع .

فالله هو الفرد الصمد ، الواحد الأحد ، الذى لم يلد فليسس له ولد ، ولم يولد فليس له أم و لا أب . هو الخالق البارئ المصور ، ليس له كفواً أحد ، وليس كمثله شيء في الوجود وغيره ، هو المخلوق المبروء المصور (اسم مفعول) .

من أجل هذا ؛ فإن الله لا يُجمَع ولا يُثنىً . لا في ذاته ولا مع أحدٍ مــن خلقه .

وعلى هذا جرى بيان القرآن المعجز ، فلم يقل كمـــا يقــترح هــؤلاء الغافلون :

بل هو فرد لا مثيل له في الوجود أبداً ، فلا يكون مع غيره ثاني اثنين ، أو ثالث ثلاثة ، تعالى الله عما يقولون عُلُوًا كبيرًا .

فالخطأ كل الخطأ هو ما توهمه مثيرو هذه الشبهات . أما ما عليه النظم القرآنى الحكيم ، فهو ليس كل الصواب فحسب ولكنه الإعجاز المفحم ، في أُجلَى معارضه ، وآلق آفاقه ومَنْ أحسن من الله حديثاً .

التوحيد في القرآن عقيدة متمكنة في الواقع الخارجي مستقرة كل الاستقرار في قلوب المؤمنين .

وهو \_ كذلك \_ عقيدة فى البيان القرآنى ، فلم يأت الله فى لغة القرآن إلا واحداً أحدًا ، ليس اثنين ، وليس ثلاثة ( ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار ) (١) وليس ما لفت أنظار مثيرى هذه الشبهات ف\_\_\_ الآية المتقدمة هو الوحيد فى القرآن ، بل له نظ\_\_ائر عميت عنها أبصارهم وبصائرهم :

ففي الآية الثالثة من سورة التوبة نفسها ، ورد قوله تعالى :

(...) أن الله برئ من المشركين ورسوله (...)

لم يقل: إن الله ورسوله بريئان من المشركين ، لأن وصف الله بالبراءة من المشركين ، وصف توحيدى تابع للواحد الأحد ، الذى ليس له مثيل في كل الوجود .

ولذلك قال : " أن الله برئ من المشركين ورسوله " أى ورسوله بــــرئ منهم ، والذى دل على هذا ، ما ذكره في جانب الله أو لاً .

<sup>(</sup>١) سورة بص : ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٣ .

كما تقول: محمد على من أولى العزم من الرسل، وموسى عليه السلام، أي وموسى من أولى العزم من الرسل. تثبت الوصف المحذوف لموسى، استناداً إلى ذكر ذلك الوصف خبراً عن محمد، عليهما الصلاة والسلام. هذا ما يفهمه العقلاء من بليغ الكلام.

وفى سورة التوبة نفسها  $_{-}$  كذلك  $_{-}$  ورد قوله تعالى : (ولو أنهم رضوا ما آتاهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله سسيؤتينا الله من فضله ورسوله إنّا إلى الله راغبون  $_{+}$  () .

روعيت عقيدة التوحيد في النظم القرآني المعجز المفحم في ثلاثمة مواطن:

الأول : " ما آتاهم الله ورسوله " حيث عطف رسوله على اسم الجلالة ، دون عود ضمير مثنى .

الثانى: "حسبنا الله " دون عطف رسوله على اسم الجلالــة . لأن الحســب لا يكون إلا لله .

الثالث: "سيؤتينا الله من فضله ورسوله " دون أن يُثَنِّى فيقول: من فضلهما .

وإنما عُطفِ " رسوله " بعد تمام الجملة الأولى .

ثم جذف من جملة " ورسوله " ما دل عليه الكلام السابق ، أى :

وسيؤتينا رسوله من فضله .

هذا هو التوحيد في القرآن ، دقة وإحكام ، ومبالغة في تنزيه الله عن المساوى والمثيل والكفء حتى في اللفظ توحيد نقى ، خالص ، مبرأ عن الشبهات اللفظية .

<sup>(</sup>١) سورة : ٥٩.

ولم يرد فى القرآن الحكيم اسم يكون ثانياً لله ، ولا اسم يكون ثالثاً لله ، لا فى المعانى ، ولا فى الألفاظ وذلك هو التوحيد الخالص . رسالة كل الرسل والأنبياء .

#### والخلاصة:

أن فى الآية أسلوب الإيجاز البليغ لأن معناها الذى لم يهتدوا إليه هو : " والله أحق أن يُرضوه ورسوله أحق أن يرضوه " فحُذف " أحق أن يرضوه " من الأول ، لدلالة الثاني " ورسوله أحق أن يرضوه " عليه .

وهذا فن بلاغي يطلقون عليه: " الاحتباك " وهو نوعان :

الأول : أن يحذف كلام من جملة أولى ويذكر ما يدل عليه فـــ جملـة ثانية جاءت بعدها مباشرة . مثل الآية التي اتخذوها منشأ لهذه الشبهة .

والثانى: أن يحذف من جملة ثانية كلام يدل عليه ما ذكر فى الجملة التى قبلها ، ومثاله قوله تعالى: ﴿ أَلَم يروا أَنَا جَعَلْنَا اللَّيْسَلُ لَيْسَكُنُوا فَيْسَهُ وَالنَّهَارُ مَبْصِراً .. ﴾ (١) .

والمعنى : والنهار مبصراً ليسعوا فيه ، فحذف لأن "ليسكنوا " دليل قوى عليه .

وقد تلحظ حذفاً من الأول \_ كذلك \_ لدلالة التـ انى عليـ ، وهـ و : مظلماً ، أى جعلنا الليل مظلماً ، وحذف لأن ما فى الثانى ، وهو " مبصـ واً " دليلاً عليه .

<sup>(</sup>١) النمل : ٨٦.

### الشبهة الثالثة والثلاثون

### الإتيان بالجمع مكان المثني

#### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ﴿ إِن تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما وإن تظاهرا عليه فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين ﴾ (١) .

والشاهد في الآية عندهم هو " فلوبكما " حيث جاء المضاف ( قلسوب ) جمعا ، والمضاف إليه " كما " مثنى . والمتحدث عنه فلى قولله تعلى : " تتوبا " مثنى كذلك . وقد علقوا على هذا فقالوا : " لماذا لم يقل : قلباكما " لأنه ليس للاثنين أكثر من قلبين " ؟!

### الرد على الشبهة:

العرب كانوا يستثقلون اجتماع تثنيين في كلمة واحدة ، فيعدلون عـــن التثنية إلى الجمع ، لأن أول الجمع عندهم الاثنان .

ومما قاله أئمة اللغة والنحو في جمع " قلوب " في الآية قولهم :

و " قلوبكما " من أفصح الكلام حيث أوقع الجمع موقع المثنى ، استثقالاً لمجئ تثنتين لوقيل " قلباكما " (٢) .

ومثل هذه الآية قوله تعالى :

( والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ) (T) .

<sup>(</sup>١) التحريم: ٤.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون (١٠/٣٦٦) .

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٣٨ .

فقد أوقع الجمع "أيدى " موقع المثنى : يدى . جرياً على سنة العررب في كلامهم ، والقرآن بلغتهم نزل ولا يُفهم من هذا أن الجمع حل محل التثنية لإصلاح اللفظ فحسب ، وإن كان إصلاح اللفظ وإحلال الخفيف منه محل الثقيل سببًا مقبولاً كافيًا في توجيه هذا الاستعمال بيد أننا لو أنعمنا النظر ، وأعملنا الفكر لظفرنا بمعان أخرى غير إصلاح اللفظ ، هذه المعانى يومىئ اليها برفق مجىء الجمع في مقام التثنية . وسيأتى البيان بعد قليل .

#### والخلاصة:

اتضح لذا مما تقدم أن قوله تعالى "قلوبكما " من أفصح الكلام ، وليسس صحيحاً فحسب ، ولكن ضاّلة حظ مثيرى هذه الشبهات من اللغة العربية ، هى التى جعلتهم يهرفون بما لا يعرفون ، ويتعالمون وهم أميون .

أما ما يعود على المعنى من وضع الجمع موضع التثنية فوق إصلاح اللفظ كما تقدم ، فبيانه فيما يأتى :

ولنبدأ بآية المائدة ، نجد أن لجمع الأيدى دلالة على الجمع فعلاً ، وذلك من جهتين :

الأولى : أن المراد من " السارق " و " السارقة " ليس فردين ، بل نوعين :

- الذى يسرق من الرجال ، سواء كان واحداً أو اثنين أو ثلاثة أو أربعة أو ألف وهكذا ؛ لأن المراد النوع لا الفرد .
- التى تسرق من النساء ، لا على سبيل الفردية ( امرأة ) واحدة ولكن كل من ينطبق عليها وصف السرقة . فالسارقون لا يحصرون في عدد معين ، من عصر نزول القرآن إلى يوم القيامة .

<sup>(</sup>١) انظر : المصدر نفسه (٢٦٢/٤) .

والسارقات لا يحصرن فى عدد محدد ، بل هن جمع لا يعلمه إلا الله . فأنت ترى أن اللفظ فى " السارق " و " السارقة " و إن كان مفرداً ، فهو من حيث المعنى جمع لا حصر له فى النوعين معاً : الذكور والإناث . الجهة الثانية : إن السارق أو السارقة قد تتكرر منهما السرقة ، فيقام عليهما الحد مرة أخرى بقدر مرات السرقة .

وعلى كلا الوضعين ( الجهة الأولى والجهة الثانية ) تكون كلمة :
" أيدى " جمعا . مضافة إلى الضمير " هما " فيها دلالة ملحوظة على الجمع كما رأيت . وهذا ما لا يهتدى إليه أمثال مثيرى هذه الشبهات .

أما آية " التحريم " فقد فسرها العلماء تفسيرين :

أحدهما : أن "صغت " بمعنى : زاغت وأثمت ، وهذا تفسير ابن عباس رضي الله عنه (١) .

وعلى هذا يكون مجىء القلبين جمعاً فيه تهويل وتفظيع لما حدث مـــن زوجتى النبى ﷺ، من إفشاء سره عليه السلام، لأن في ذلك ما يؤذيه ﷺ (٢).

أما التفسير الثاني فهو قريب من الأول ، وهو: " إن صغت " بمعنى زاغت أي مالت عن الحق والصواب (٢) وتوجيهه توجيه التفسير الأول .

وفى الآيتين معنى لطيف غاية فى الطرافة والروعة والإعجماز وهمو مراعاة اللفظ والمعنى معاً .

مراعاة اللفظ في تثنية المضاف إليه ، وهو " هما " في " أيديهما " و "كما" في " قلوبكما " .

ثم مراعاة المعنى في جمع الأيدي والقلوب.

<sup>(</sup>١) فتح القدير للإمام الشوكاني (٣٠١/٥) .

<sup>(</sup>٢) انظر:القصة بتمامها في كتاب من كتب التفسير: تفسير سورة " التحريم " ؛ وليكن السابق ــ مثلاً .

<sup>(</sup>٣) الدر المصنون (١٠/٢٦٥) .

فتثنية الضمير المضاف إليه فيهما جاءت حملاً على اللفظ في : "السارق والسارقة " .

وجمع الأيدى والقلوب جاء حملاً على المعنى المفهوم مـــن إيحــاءات المقام على وجه الحقيقة في جمع الأيدى .

والمفهوم من المقام على وجه التنزيل التهويلي في جمع القلوب.

أجل : إن القرآن لا تنتهى عجائبه ، ولا تجف ينابيعه ، لأنه تنزيل من حكيم حميد .

# الشبهة الرابعة والثلاثون نصب المضاف إليه!

### منشأ هذه الشبهة:

هو قوله تعالى : ( ولئن أذقناه نعماء بعد ضراء مسته ليقولسن ذهب السيئات عنى إنه لفرح فخور ) (١) .

وشاهدهم في هذه الآية هي كلمة "ضراء "وهي مضاف إليه، والمضاف هو كلمة "بعد "وقد رِأوا فتحة بعد "الراء "فوق الهمزة من كلمة "ضراء "فأملى عليهم جهلهم أن القرآن أخطأ فنصب المضاف، وهو من حقه أن يُجر ؟!

ثم قالوا: (وكان يجب أن يجر المضاف إليه فيقول: "بَعْدَ ضراءِ ") .

### الرد على الشبهة:

المضاف إليه في الآية "ضراء "مجرور لا منصوب ، وهو ممنوع من الصرف ، والمانع له من الصرف ألف التأنيث الممدودة . وتلاميذ الإعدادي يعرفون أن الممنوع من الصرف يُجر بالفتحة نيابة عن الكسرة . ولذلك وضعت الفتحة فوق الهمزة بعد الراء . فهذه الفتحة علامة جر لا علامة نصب . والممنوع من الصرف لا يجر بالفتحة إلا في حالتين :

أن يكون مضافاً ، أو معرفاً بالألف واللام .

<sup>(</sup>۱) هود: ۱۰.

و "ضراء " في الآية ليست مضافاً ، ولا معرفة بالألف واللام . وفيي جر الممنوع من الصرف يقول ابن مالك :
وجر بالفتحة ما لا ينصرف
ما لم يضف أو يك بعد أل ردف

# الشبهة الخامسة والثلاثون

### هل تناقض القرآن في مادة خلق الإنسان ؟

يعطى القرآن معلومات مختلفة عن خلق الإنسان .. من ماء مهين (المرسلات: ٢٠) من ماء (الأنبياء: ٣٠) .. من نطفة (يس : ٧٧) .. من طين (السجدة: ٧) .. من علق (العلق: ٢) .. من حماً مسنون (الحجر: ٢٦) .. ولم يك شيئًا (مريم: ٢٧) .

فكيف يكون كل ذلك صحيحًا في نفس الوقت ؟ (١. هـ ) .

### الرد على الشبهة:

ليس هذاك أدنى تناقض بل و لا حتى شبهة تناقض بين ما جاء فى القرآن الكريم من معلومات عن خلق الإنسان .. وحتى يتضح ذلك ، يلزم أن يكون هذاك منهج علمى فى رؤية هذه المعلومات ، التى جاءت فى عديد من آيات القرآن الكريم .. وهذا المنهج العلمى يستلزم جمع هذه الآيات .. والنظر إليها فى تكاملها .. مع التمييز بين مرحلة خلق الله للإسسان الأول آدم — عليه السلام — ومرحلة الخلق لسلالة آدم ، التى توالت وتكاثرت بعد خلق حواء ، واقترانها بآدم ، وحدوث التناسل عن طريق هذا الاقتران والزواج ..

\* لقد خلق الله \_ سبحانه وتعالى \_ الإنسان الأول \_ آدم \_ فأوجده بعد أن لم يكن موجودًا .. أى أنه قد أصبح " شيئًا " بعد أن لم يكن " شيئًا " موجودًا .

وإنما كان وجوده فقط في العلم الإلهي .. وهذا هو معنى الآية الكريمة (أو لا يذكر الإنسان أنا خلقناه من قبل ولم يك شيئًا ﴾ (١) .

\* أما مراحل خلق الله \_ سبحانه وتعالى \_ لآدم .. فلقد بدأت بـ [ التراب ] الذى أضيف إليه [ الماء ] فصار [ طينًا ] ثم تحول هذا الطين إلى [ حمـاً ] أى أسود منتنًا ، لأنه تغير والمتغير هو [ المسنون ] .. فلما يبس هذا الطين من غير أن تمسه النار سمى [ صلصالاً ] لأن الصلصال هو الطين اليابس من غير أن تمسه نار ، وسمى صلصالاً لأنه يصل ، أى يُصوّت ، من يبسه أى له صوت ورنين .

وبعد مراحل الخلق هذه \_ الستراب .. فالماء .. فالطين .. فالحما المسنون .. فالصلصال \_ نفخ الله \_ سبحانه وتعالى \_ فى " مادة " الخلق هذه من روحه ، فغدا هذا المخلوق " إنسانًا " هو آدم \_ عليه السلام \_ .

\* وعن هذه المراحل تعبر الآيات القرآنية ، فتصور تكامل المراحل \_ وليس التعارض المتوهم والموهوم \_ فتقول هذه الآية الكريمة : ( إن مثل عيسي عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ) (٢) . فبالتراب كانت البداية ( الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان من طين ) (٣) . وذلك عندما أضيف الماء إلى التراب ( فاستفتهم أهم أشد خلقًا أم من خلقنا إنا خلقناهم من طين لارب ) (أ) وذلك عندما زالت قوة الماء عن الطين ، فأصبح " لازبًا أي جامدًا .

<sup>(</sup>۱) مريم: ۲۷.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٥٩.

<sup>(</sup>٣) السجدة : ٧ .

<sup>(</sup>٤) الصافات: ١١.

\* وفي مرحلة تغير الطين ، واسوداد لونه ، ونتن رائحته ، سـمى [حماً مسنونا] ، لأن الحمأ هو الطين الأسود المنتن .. والمسنون هو المتغـير .. بينما الذي (لم يتسننه) هو الذي لم يتغير .. وعن هـذه المرحلة عـبرت الآيات : (ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حما مسنون \* والجان خلقناه من قبل من نار السموم \* وإذ قال ربك للملائكة إني خـالق بشـرًا من صلصال من حما مسنون \* فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين \* فسجد الملائكة كلهم أجمعون \* إلا إبليس أبي أن يكـون مع الساجدين \* قال يا إبليس مالك ألا تكون مع الساجدين \* قال لم أكن لأسجد لبشر خلقته من صلصال من حماً مسنون \* قال فاخرج منها فإتك رجيم \* لبشر خلقته من صلصال من حماً مسنون \* قال فاخرج منها فإتك رجيم \* وإن عليك اللعنة إلى يوم الدين ) (١) .

تلك هي مراحل خلق الإنسان الأول ، توالت فيها وتتابعت وتكاملت معانى المصطلحات : التراب .. والماء .. والطين .. والحما المسنون .. والصلصال .. دونما أية شبهة للتعارض أو التناقض .

• وكذلك الحال والمنهاج مع المصطلحات التي وردت بالآيات القرآنية التي تحدثت عن خلق سلالة آدم \_ عليه السلام \_ .

فكما تدرج خلق الإنسان الأول آدم من التراب إلى الطين .. إلى الحما المسنون .. إلى الصلصال .. حتى نفخ الله فيه من روحه .. كذلك تدرج خلق السلالة والذرية بدءاً من [ النطفة ] \_ التي هي الماء الصافي \_ ويُعبَّرُ بها عن ماء الرجل [ المنيّ ] .. إلى [ العَلقة ] التي هي الدم الجامد ، الذي يكون

<sup>(</sup>۱) الحجر: ۲۱\_۳۵. انظر معانى المصطلحات الواردة فى هذه الآيات فى الراغب الأصفسهانى أبو القاسم الحسين بن محمد [ المفردات فى غريب القرآن ] طبعة دار التحرير ــ القاهرة ــ سنة ١٩٩١م و [ لسان العرب ] ــ لابن منظور ــ طبعة دار المعارف ــ القاهرة .

منه الولد ، لأنه يعلق ويتعلق بجدار الرحم إلى [ المضغة ] وهى قطعة اللحم التي لم تنضيج ، والمماثلة لما يمضغ بالفم .. إلى [ العظام ] .. إلى [ اللحم ] الذي يكسو العظام .. إلى [ الخلق الآخر ] الذي أصبح بقدرة الله في أحسن تقويم (١) .

ومن الآیات التی تحدثت عن توالی و تکامل هذه المراحل فی خلق و تکوین نسل الإنسان الأول وسلالته ، قول الله سبحانه و تعالی : (یا أیسها الناس إن کنتم فی ریب من البعث فإنا خلقناکم من تراب ثم من نطقة ثم من علقة ثم من مضغة مخلقة وغیر مخلقة لنبین لکم ونقر فی الأرحام ما نشاء إلی أجل مسمی ثم نخرجکم طفلاً ثم لتبلغوا أشدکم ومنکم من یتوفی ومنکم من یرد إلی أرذل العمر لکیلا یعلم من بعد علم شیئا ) (۱) .

وقوله سبحانه: ﴿ ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين \* ثم جعلناه نطفة في قرار مكين \* ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عظامًا فكسونا العظام لحمًا ثم أنشأناه خلقًا آخر \* فتبارك الله أحسن الخالقين ﴾ (٢).

\* وإذا كانت [ النطفة ] هي ماء الرجل .. فإنها عندما تختلط بماء المرأة ، توصف بأنها [ أمشاج ] \_ أي مختلطة \_ كما جاء في قوله تعالى : ( إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعناه سميعًا بصيرًا ﴾ (أ) .

<sup>(</sup>١) انظر في معانى هذه المصطلحات [ المفردات في غريب القرآن ] ــ مصدر سابق ــ .

<sup>(</sup>٢) الحج: ٥.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون: ١٢\_١٤.

<sup>(</sup>٤)، الإنسان: ٢.

\* كما توصف هذه [ النطفة ] بأنها [ ماء مهين ] لقلته وضعفه .. وإلى ذلك تشير الآيات الكريمة : ( الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلصق الإسسان من طين \* ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين ﴾ (١) . ( ألم نخلقكم مسن ماء مهين \* فجعلناه في قرار مكين \* إلى قَسدَرٍ معلوم \* فقدرنا فنعم القادرون ﴾ (٢) .

\* وكذلك ، وصفت [ النطفة ] \_ أى ماء الرجل \_ بأنه [ دافق ] لتدفقه واندفاعه .. كما جاء فى الآية الكريمة ( فلينظر الإنسان مِمَّ خلق \* خلق من ماء دافق \* يخرج من بين الصلب والترائب ) (٣) .

هكذا عبر القرآن الكريم عن مراحل الخلق .. خلق الإنسان الأول .. وخلق سلالات وذريات هذا الإنسان ...

وهكذا قامت مراحل الخلق ، ومصطلحات هذه المراحل ، شواهد على الإعجاز العلمي للقرآن الكريم . عندما جاء العلم الحديث ليصدق على هذه المراحل ومصطلحاتها ، حتى لقد انبهر بذلك علماء عظام فاهتدوا إلى الإسلام .

فكيف يجوز \_\_ بعد ذلك ومع\_\_ه \_\_ أن يتحدث إنسان عن وجود تناقضات بين هذه المصطلحات .. لقد صدق الله العظيم إذ يقول : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِرُونِ القَرْآنِ وَلُو كَانَ مِنْ عَنْدُ غَيْرِ الله لوجدوا فيه اختلافًا كثيرًا ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) السجدة: ٧ ــ ٨ .

<sup>(</sup>٢) المرسلات: ٢٠ ــ ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) الطارق: ٥-٧.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٨٢.

#### الشبهة السادسة والثلاثون

### حول موقف القرآن من الشرك بالله

يوضح القرآن أن الله لا يغفر أن يشرك به (سورة النساء آية: ٤٨). ومع ذلك فقد غفر الله لإبراهيم \_ عليه السلام \_ بل جعله نبيّا رغم أنه عبد النجوم والشمس والقمر (الأنعام: ٢٦\_٨٨). فما الإجابة؟ (١. هـ).

### الرد على الشبهة:

الشرك محبط للعمل: ﴿ قُل أَفْغِيرِ الله تأمروني أعبد أيها الجاهلون \* ولقد أوحى إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونين من الخاسرين \* بل الله فاعبد وكن من الشاكرين ﴾ (١) ﴿ إن الله لا يغفي أن يُشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ومن يشرك بالله فقد افيترى إثميا عظيمًا ﴾ (٢) .

والأنبياء والرسل هم صفوة الله من خلقه ، يصطفيهم ويستخلصهم ، ويصنعهم على عينه ، وينزههم حتى قبل البعثة لهم والوحى إليهم عن الأمور التى تخل بجدارتهم للنبوة والرسالة .. ومن ذلك الشرك ، الذى لو حدث منهم واقترفوه لكان مبررًا لغيرهم أن يقترفه ويقع فيه .. ولذلك ، لـم يـرد فـى القرآن الكريم ما يقطع بشرك أحد من الأنبياء والرسل قبل بعثته .. بمن فـى ذلك أبو الأنبياء وخليل الرحمن إبراهيم ـ عليه السلام \_ .

<sup>(</sup>۱) الزمر: ۲۶\_۲۳.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٤٨.

أما الآيات التي يشير إليها السؤال .. وهي قول الله سبحانه وتعالى: (وإذ قال إبراهيم لأبيه آزر أتتخذ أصناماً آلهة إني أراك وقومك في ضلال مبين \* وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات والأرض وليكون مسن الموقتين \* فلما جن عليه الليل رأى كوكبا قال هذا ربي فلما أفل قال لا أحب الآفلين \* فلما رأى القمر بازعًا قال هذا ربي فلما أفل قال لئن للم يهدني ربي لأكونن من القوم الضالين \* فلما رأى الشمس بازغة قال هذا ربي هذا أكبر فلما أفلت قال يا قوم إني برئ مما تشركون \* إنسي وجهت وجهي للذي فطر السموات والأرض حنيفًا وما أنا من المشركين \* وحاجة قومه قال أتحاجوني في الله وقد هدان ولا أخاف ما تشركون به إلا أن يشاء ربي شيئًا وسع ربي كل شيء علما أفلا تتذكرون \* وكيف أخاف ما أشركتم ولا تخافون أنكم أشركتم بالله ما لم ينزل به عليكم سلطانًا فاي الفريقين لهم الأمن وهم مهتدون \* وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع لهم الأمن وهم مهتدون \* وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع درجات من نشاء إن ربك حكيم عليم) (١).

أما هذه الآيات ، فليس فيها دليل على أن إبراهيم \_ عليه السلام \_ قد مر بمرحلة شرك ، وحاشا شه أن يقع فى ذلك، وإنما هى تحكى كيف آتى الله إبراهيم الحجة على قومه .. حجة النوحيد ، ودحض الشرك .. فهى حجاج وحوار يسلم فيه إبراهيم جدلاً \_ كشأن الحوار \_ بما يشركون ، لينقض هذا الشرك ، ويقيم الحجة على تهاوى ما به يحتجون ، وعلى صدق التوحيد المركوز فى فطرته .. ليخلص من هذا الحوار والحجاج والاحتجاج إلى أن الخيار الوحيد المتبقى \_ بعد هذه الخيارات التى سقطت \_ هو التوحيد ..

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٢٤\_٨٣ .

فهو حوار التدرج من توحيد الفطرة إلى التوحيد القائم على المنطق والبرهان والاستدلال ، الذى فند دعاوى وحجه الخصوم .. والاستدلال اليقينى (وليكون من الموقنين ) وليس فيه انتقال من الشرك إلى التوحيد .

تلك هي الحقيقة التي رجمها المفسرون.

\* فالقرطبى ، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصارى [٢٧٦هـــ ١٢٧٣م] يقول فى تفسيره [ الجامع لأحكام القرآن ] \_ مورد الآراء المختلفة حول هذا الموضوع:

قوله تعالى : ( هذا ربى ) اختلف فى معناه على أقوال ، فقيل : كان هذا منه فى مُهلة النظر وحال الطفوليّة وقبل قيام الحجة ، وفى تلك الحال لا يكون كفر و لا إيمان .

وقال قوم: هذا لا يصح، وقالوا: غير جائز أن يكون لله تعالى رسول يأتى عليه وقت من الأوقات إلا وهو لله تعالى موحد وبه عارف، ومن كل معبود سواه برئ. قالوا: وكيف يصح أن يتوهم هذا على من عصمه الله وأتاه رشده من قبل ، وأراه ملكوته ليكون من الموقنين، ولا يجوز أن يوصف بالخلو من المعرفة، بل عرف الرب أول النظر .. وقد أخبر الله تعالى عن إبراهيم أنه قال: (واجنبني وبني أن نعبد الأصنام) (۱) وقال عز وجل: (إذ جاء ربه بقلب سليم) (۱) أى لم يشرك قط .. لقد قال: (هذا وبني على قول قومه ، لأنهم كانوا يعبدون الأصنام والشمس والقمر . ونظير هذا قوله تعالى: (أين شركائي) (۱) . وهو جل وعلا واحد لا شريك له ، والمعنى: أين شركائي على قولكم ..

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الصافات: ٨٤.

<sup>(</sup>٣) القصيص: ٧٤ .

وقيل: إنما قال: (هذا ربى) لتقرير الحُجة على قومه ، فأظهر موافقتهم ، فلما أفل النجم قرر الحُجة ، وقال: ما تَغَيَّرَ لا يجوز أن يكون ربًّا ، وكانوا يعظمون النجوم ويعبدونها ويحكمون بها .

ومن أحسن ما قيل فى هذا ما صح عن ابن عباس أنه قال فـــى قولـه ــ عز وجل ــ : ( نور على نور ) (١) قال : كذلك قلب المؤمن يعـرف الله عز وجل ويستدل عليه بقلبه ، فإذا عرفه ازداد نورًا على نـــور ، وكذلـك إبراهيم ــ علبه السلام ــ ، عرف الله عز وجل بقلبه واستدل عليه بدلائلـه ، فعلم أن له ربًّا وخالقًا . فلما عرَّفه الله عز وجل بنفسه ازداد معرفة فقــال : ( أتحاجونى فى الله وقد هدان ) .

وقيل: هو على معنى الاستفهام والتوبيخ، منكرًا لفعلهم، والمعنك: أهذا ربى، أو مثل هذا يكون ربًا ؟! فحذف الهمزة. وفى التنزيل: " (أفإن مت فهم الخالدون) (٢). أي أفهم الخالدون؟ .. " (٣).

• ومع هذا الرأى أيضًا الزمخشرى ، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الخوارزمى [٤٦٧] م ماحب تفسير الخوارزمى [٤٦٧] م عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل] الذي يقول في تفسير هذه الآيات:

" وكان أبوه آزر وقومه يعبدون الأصنام والشمس والقمر والكواكب، فأراد أن ينبههم على الخطأ في دينهم ، وأن يرشدهم السي طريق النظر والاستدلال ، ويعرفهم أن النظر الصحيح مؤد الي أن شيئًا منها لا يصح أن

<sup>(</sup>١) النور: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٣٤.

 <sup>(</sup>٣) [الجامع لأحكام القرآن] ج٧ ص ٢٥ ، ٢٦ ، طبعة دار الكاتب العربي للطباعة والنشر ـــ القاهرة .
 ١٣٨٧هـ ١٩٦٧م .

يكون إلها ، لقيام دليل الحدوث فيها ، وأن وراءها مُخدِثًا أحدثـــها وصانعًــا صنعها ومدبرًا دبر طلوعها وأفولها وانتقالها ومسيرها وسائر أحوالها ".

( هذا ربى ): قول من ينصف خصمه مع علمه بأنه مبطل ، فيحكى قوله كما هو غير متعصب لمذهبه ، لأن ذلك أدعى إلى الحق وأنجى من الشَّغَب ، ثم يكر عليه بعد حكايته فيبطله بالحُجة .

( لا أحب الآفلين ): لا أحب عبادة الأرباب المتغيرين من حال إلى حال ، المنتقلين من مكان إلى مكان ، المحتجبين بستر ، فإن ذلك من صفات الأجرام .

( لئن لم يهدنى ربى ): تنبيه لقومه على أن من اتخذ القمر إلها وهـو نظير الكواكب في الأفول فهو ضال ، وأن الهداية إلـى الحـق بتوفيـق الله ولطفه ..

﴿ إِنَّى وجهت وجهى للذي فِطر السموات والأرض ﴾ أى للذي دلت هذه المحدثات عليه وعلى أنه مبتدئها ومبدعها (١) .

\* وعلى هذا الرأى أيضًا من المحدثين \_ الشيخ عبد الوهاب النجار [ ١٩٤١ - ١٣٦٠ هـ ١٣٦٠ م] \_ صاحب [ قصص الأنبياء ] \_ الذي يقول : " لقد أتى إبراهيم في الاحتجاج لدينه وتزييف دين قومه بطريقة التدرج في الإلزام أو التدرج في تكوين العقيدة .. " (٢) .

<sup>(</sup>۱) [ الكشاف ] ج٢ ص ٣٠ ، ٣١ طبعة دار الفكر ــ بيروت ــ بدون تاريخ ــ وهي طبعة مصورة عــن طبعة طهران " انتشارات أفتاب ــ تهران " وهي الأخرى بدون تاريخ للطبع .

<sup>(</sup>٢) [قصص الأنبياء ] ص ٨٠ طبعة دار إحياء القراث العربي ــ بيروت ــ لبنان ــ بدون تاريخ للطبع .

وذلك هو موقف إبراهيم الخليل \_ عليه السلام \_ من الشرك .. لقد عصمه الله منه .. وإنما هي طريقة في الجدال يتدرج بها مع قومــه ، مـن منطلقاتهم ليصل إلى هدم هذه المنطلقات ، وإلى إقامة الدليل العقلـــي علــي عقيدة التوحيد الفطرية المركوزة في القلوب .

### الشبهة السابعة والثلاثون

# حول عصيان إبليس وهو من الملائكة الذين لا يعصون الله

يؤكد القرآن أنه لا يمكن للملائكة أن تعصى الله [ التحريم: ٦] ومـع ذلك فقد عصى إبليس الذى كان من الملائكة ، كما فى الآية [ البقوة: ٣٤] فأيهما صحيح ؟ . (١.هـ) .

### الرد على الشبهة:

الملائكة مخلوقات مجبولة على طاعة الله وعبادته والتسبيح له وبه .. فهم لا يعصون الله سبحانه وتعالى : (يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم نارًا وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم ويقعلون ما يؤمرون ﴾ (١) .

ومع تقرير هذه الآية أن هؤلاء الملائكة القائمين. على النار [ لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ] يقرر القرآن الكريم أن إبليس \_ وهو من الملائكة \_ في قمة العصيان والعصاة: ﴿ وَإِذْ قَلْنَا لِلْمَلائكِ \_ قَيْمَةُ السَّجِدُوا لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى واستكبر وكان من الكافرين ﴾ (٢) .

وهناك إمكانية للجمع بين معانى الآيتين ، وذلك بأن نقول : إن عمــوم الملائكة لا يعصون الله ــ سبحانه وتعالى ــ فهم مفطورون ومجبولون على

<sup>(</sup>١) التحريم: ٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٣٤.

الطاعة .. لكن هذا لا ينفى وجود صنف هم الجن \_ ومنهم إبليس ، شملهم القرآن تحت اسم الملائكة \_ كما وصف الملائكة أيضنًا بأنهم جنّة \_ لخفائهم واستتارهم \_ وهذا الصنف من الجن ، منهم الطائعون ومنهم العصاة ..

وفى تفسير الإمـــام محمــد عبــده [١٢٦٥ ــ ١٣٢٣هــــ ١٨٤٩ ـــ ٥،١٩٠٥] لآية [لبقرة: ٣٤] يقول:

"أى سجدوا إلا إبليس، وهو فرد من أفراد الملائكة، كما يفهم من الآية وأمثالها في القصة، إلا آية الكهف فإنها ناطقة بأنه كان من الجن وليس عندنا دليل على أن بين الملائكة والجن فصلاً جوهريًا يميز أحدهما عن الآخر، وإنما هو اختلاف أصناف، عندما تختلف أوصاف. فالظاهر أن الجن صنف من الملائكة. وقد أطلق القرآن لفظ الجنّة على الملائكة، على الملائكة، على رأى جمهور المفسرين في قوله تعالى: (وجعلوا بينه وبين الجنة نسبا) (۱). وعلى الشياطين في آخر سورة الناس " (۲).

ونحن نجد هذا الرأى أيضنًا عند القرطبي \_ في تفسيره [ الجامع الأحكام القرآن ] فيقول :

" وقال سعيد بن جبير: إن الجن سيط من الملائكة ، خلقوا من نار ، وإبليس منهم ، وخُلق سائر الملائكة من نور .. والملائكة قد تسمى جنا لاستتارها . وفي التنزيل : (وجعلوا بينه وبين الجنة نسبا) (") وقال الشاعر أعشى قيس في ذكر سليمان عليه السلام :

وسَخَّر من جن الملائكة تسعة قيامًا لديه يعملون بلا أجر (١) .

<sup>(</sup>١) الصافات : ١٥٨ .

<sup>(</sup>٢) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] ج٤ ص ١٣٣ ، دراسة وتحقيق . د . محمد عمارة ، طبعـــة دار الشروق . القاهرة ١٤١٤هــ ١٩٩٣م .

<sup>(</sup>٣) الصافات : ١٥٨ .

<sup>(</sup>٤) [الجامع لأحكام القرآن] ج١ ص٢٩٤، ٢٩٥ مصدر سابق.

فلا تناقض إذًا بين كون الملائكة لا يعصون الله .. وبين عصيان الليس .. وهو من الجن ، الذين أطلق عليهم اسم الملائكة \_ فهو مثله كمثل الجن هؤلاء منهم الطائعون ومنهم العصاة .

### الشبهة الثامنة والثلاثون

## حول عصيان البشر: مع أنهم من المخلوقات الطائعة القانتة لله

### الرد على الشبهة:

كل المخلوقات في السموات والأرض ، طائعة وقانتـــة لله ــ ســبحانه وتعالى ــ ( وله من في السموات والأرض كل له قانتون ) (1).

فهم قانتون شه ، أى خاضعون ومطيعون لإرادته \_ سبحانه وتعالى \_ ومع ذلك يشهد الواقع ، وتحكى الآيات القرآنية الكثير من حالات العصيان وعدم الطاعة من جانب البشر وذلك من مثل قوله سبحانه : ﴿ وجاء فرعون ومن قبله والمؤتفكات بالخاطئة \* فعصوا رسول ربهم فأخذهم أخذة رابية ﴾ (٢) .

ففى هذه الآية وحدها إشارات إلى عصيان فرعون .. وعصيان من سبقه من المؤتفكات \_ أى قُرى قوم لوط \_ الذين أخذهم الله أخدة رابية ، أى زائدة في الشدة على غيرها .

<sup>(</sup>١) الروم: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الحاقة: ٩ ــ ١٠ .

بل إن تاريخ الإنسان هو صراع بين أهل العصيان .. حتى أن الماثور النبوى الشريف قد تحدث عن أن كل بنى آدم خطاء ، وخدير الخطائين التوابون .

فكيف يتسق شيوع العصيان في البشر ، مع الآية القرآنية التي تحدثــت عن أن كل من في السموات والأرض قانتون ــ أى خاضعون ومطيعـون ــ شه سبحانه وتعالى ؟ ..

إن مفتاح الإجابة عن هذا التساؤل ، هو فهم أنواع الإرادة الإلهية والقضاء الإلهى .. فالله سبحانه لا يريد العصيان ، ولا يقضى بالشر .. لكن إرادته وقضاءه نوعان :

ا \_ إرادة وقضاء تكوينى وحتمى للمخلوقات غير المُخَيَّرة .. وذلك مثل القضاء الذى تتحدث عنه الآية : (فقضاهن سبع سموات في يومين وأوحى في كل سماء أمرها) .

( وإذا قضى أمرًا فإنما يقول له كن فيكون (Y) .

ففى هذا اللون من الأمر الإلهى والقضاء الرباني تكون المخلوقات غير المختارة مجبولة على القنوت والطاعة والخضوع لله سبحانه وتعالى ..

٢ ـــ إرادة وقضاء معهما تخيير ..وذلك خاص بالإنسان المُخيَّر ..المكلف ..
 المسئول والذى له ــ بسبب هذا التخيير والحرية ــ حساب وجزاء .

وإلى مثل هذا تشيير الآيتان: ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحسانا إما يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لهما أف ولا تنهرهما وقل لهما قولاً كريمًا \* واخفض لهما جناح الذل من الرحمة

<sup>(</sup>١) فصلت : ١٢ .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١١٧.

وقل رب ارحمهما كما ربياني صغيرا ) (۱) .

فنحن هذا أمام قضاء إلهى ، شاء الله سبحانه وتعالى أن يترك للإنسان المخير إزاءه حرية الطاعة والعصيان ليتميز الخبيث من الطيب ، وليكون الجزاء وفق العمل والإرادة والاختيار .. فالإنسان المُخيَّر ، الذى هداه الله النجدين ، له قدرات واستطاعات الطاعة والعصيان .. ولذلك كان من جنس الإنسان المؤمن والكافر ، والمطيع والعاصى ومن يبتغى وجه الله ومن يبتغى غير دين الله .. بينما المخلوقات غير المختارة مجبولة على الطاعة والخضوع (أفغير دين الله يبغون ولمه أسلم من في السموات والأرض طوعا وكرها وإليه يرجعون ) (٢) ، وقوله تعالى : (ولله يسجد من في السموات والأرض طوعا وكرها ) ، وقوله سبحانه وتعالى : (ثم استوى طائعين ) (١) .

ففى مخلوقات الله مخلوقات مجبولة على الطاعة والخضوع .. وفى هذه المخلوقات مخيرون ، منهم من يطيع ومنهم من يختار العصيان ، فيبتغى غير دين الله ! .

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٢٣\_٢٣.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) الرعد: ١٥.

<sup>(</sup>٤) فصلت: ١١.

### الشبهة التاسعة والثلاثون

### حول مدة خلق السموات والأرض

الأولى : أنه من الثابت علميًا أن خلق السموات والأرض قد استغرق بلايين السنين .

الثانية : أنه في التعبير القرآني نفسه كانت مدة الخلق ثمانية أيام بدلاً من سنة [ فصلت : ٩-١٢] .

فكيف يمكن التوفيق بين هذه الآيات ؟ . (١. هـ) .

### الرد على الشبهة:

فى كثير من السور القرآنية تتحدث آيات كثيرة عن خلق الله سلمانه وتعالى السموات والأرض وتقدير ما فيهما فى سلمة أيسام .. ومن هذه الآيات :

﴿ إِن ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ﴾ (١) .

( وهو الذي خلق السموات والأرض في سنة أيام (Y) .

﴿ الذي خلق السموات والأرض وما بينهما في سنة أيام ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٥٤، يونس: ٣.

<sup>(</sup>٢) هود: ٧.

<sup>(</sup>٣) الفرقان: ٥٩.

- ( الله الذى خلق السموات والأرض وما بينهما فى ستة أيام (1) . ( ولقد خلقنا السموات والأرض وما بينهما فى ستة أيام (1) . ( هو الذى خلق السموات والأرض فى ستة أيام (1) .
- \* وليس هناك تعارض بين تحديد زمن الخلق للسموات والأرض في سستة أيام ، وبين ما يراه العلم من استغراق ذلك الخلق بلايين السنين ، ذلك أن المدى الزمنى "لليوم " عند الله ، سبحانه وتعالى ليس هو المسدى الزمنى "لليوم " في العرف والتقويم الذي تعارف عليه الإنسان في هذه الحياة الدنيا . وفي القرآن الكريم آيات شاهدة على ذلك منها :

( أو كالذى مر على قرية وهى خاوية على عروشها قال أنسى يحيسى هذه الله بعد موتها فأماته الله مائة عام ثم بعثه قال كم لبثت قال لبثت يومًا أو بعض يوم قال بل لبثت مائة عام فانظر إلى طعامك وشرابك لسم يتسسنه وانظر إلى حمارك ولنجعلك آية للناس وانظر إلى العظام كيف ننشزها تسسم نكسوها لحما فلما تبين له قال أعلم أن الله على كل شيء قدير ) ().

فبعض اليوم ، في حساب الإنسان \_ هنا \_ بلغ مائة عام .. أي قرابـة بعض يوم! وكذلك الحال في قصة أهل الكهف .. فما حسـبوه يومًا أو بعض يوم قد بلغ ثلاثمائة عام بالتقويم الشمسي وثلثمائة وتسعة أعوام بالتقويم القمري .. (قال قائل منهم كم لبثتم قالوا لبثنا يومًا أو بعض يوم قالوا ربكم أعلم بما لبثتم ) (٥) ، (ولبثوا في كهفهم ثلاث مائة سنين وازدادوا تسعًا \* قل الله أعلم بما لبثوا له غيـب السـموات والأرض أبصـر بـه وأسـمع

<sup>(</sup>١) السجدة: ٤.

<sup>(</sup>۲) ق: ۳۸.

<sup>(</sup>٣) الحديد : ٤ .

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٥) الكهف: ١٩.

ما لهم من دونه من ولى ولا يشرك فى حكمه أحدا (1).

\* وكذلك الحال يوم ينفخ فى الصور \_ يـوم البعث \_ يحسب بعض المجرمين أن مكثهم فى الدنيا لم يتجاوز عشر ليال .. بينما يحسب آخرون منهم أن مكثهم لم يتعد اليوم الواحد: (يوم ينفخ فى الصور ونحسر المجرمين يوميئذ زرقا \* يتخافتون بينهم إن لبثتم إلا عشرا \* نحن أعلم بما يقولون إذ يقول أمثلهم طريقة إن لبثتم إلا يوما ) (٢).

\* أما عند الله ، سبحانه وتعالى فإن لمصطلح " اليوم " مدى لا يعلم حقيقة طوله وأمده إلا هو : ( ويستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده وإن يومًا عند ربك كألف سنة مما تعدون  $(^{7})$ .

والآية لا تحدده بألف سنة مما نعد نحن في تقويمنا .. وإنما تستخدم أداة التشبيه \_ الكاف \_ ( كأنف ) ليظل المدى غير معلوم لنا في هذه الحياة .. وغير ممكن التحديد بوحداتنا نحن في القياس الزمني .

فيوم الدين \_ الجزاء \_ .. وأيام الله .. والأيام الستة التي خلق الله فيها السموات والأرض .. مداها \_ بمقاييس أيامنا نحن \_ لا يعلمها إلا الله ، سبحانه وتعالى ..

\* ثم إن ما اكتشفه العلم من سرعات للصوت .. وسرعات للضوء .. وزمن للضوء سنة ضوئية \_ يجعل تفاوت واختلاف المفاهيم والمقاييس لمصطلح " اليوم " أمرًا مقررًا ومألوفًا .

هذا عن المشكلة الأولى من مشكلتي السؤال ..

<sup>(</sup>١) الكهف: ٢٥\_٢٦.

<sup>(</sup>٢) طه: ۱۰۲\_۱۰۲ .

<sup>(</sup>٣) الحج: ٤٧ .

أما المشكلة الثانية \_ من مشكلتى السؤال \_ والخاصة بحديث بعض الآيات القرآنية عن أن الخلق السموات والأرض قد يفهم على أنه قد استغرق ثمانية أيام ، وليس سنة أيام .. وهى آيام سورة فصلت : (قل أئنكم لتكفرون بالذى خلق الأرض في يومين وتجعلون له أندادًا ذلك رب العالمين \* وجعل فيها رواسى من فوقها وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء للسائلين \* ثم استوى إلى السماء وهى دخان فقال لها وللأرض ائتيا طوعًا أو كرهًا قالتا أتينا طائعين \* فقضاهن سبع سموات في يومين وأوحى فسي كل سماء أمرها وزينا السماء الدنيا بمصابيح وحفظًا ذلك تقدير العزير العليم ) (١)

هذه " المشكلة " لا وجود لها ! .. فليس هناك تناقض ولا تفاوت بين المدة الزمنية التي جاءت في هذه الآيات وبين الايات الأخرى التي ورد فيها تحديد الأيام الستة ..

ففى هذه الآيات \_ من سورة فصلت \_ نجد أن الله سـ بحانه وتعالى يخبرنا بأنه: (خلق الأرض في يومين ) .

ثم (جعل فيها رواسى من فوقها وبارك فيها وقدر فيها أقواتها ) في تمام (أربعة أيام) .. أى في يومين آخرين يضافان إلى اليومين اللذين خلق فيهما الأرض ، فيكون المجموع أربعة أيام .. وليس واردًا أن يكون خلق الرواسي وتقدير الأقوات قد استغرق أربعة أيام ..

ولعل الشبهة ـ التي جاءت في السؤال ـ قد أتت من هنا .. أي من توهم إضافة أربعة إلى اليومين اللذين خلقت فيهما الأرض ، فيكون المجموع ستة .. وإذا أضيف إليها اليومان اللذان خلقت فيهما السماء (فقضاهن سبع سموات في يومين ) يكون المجموع ثمانية أيام ، وليس ستة أيام .. لكن

<sup>(</sup>۱) فصلت : ۹\_۱۲ .

إزالة هذه الشبهة متحققة بإزالة هذا الوهم .. فالأرض خلقت في يومين .. وخلق الرواسي وتقدير الأقوات قد استغرق ما تمم اليومين أربعة أيام .. أي استغرق هو الآخر يومين .. ثم استغرق خلق السموات السبع يومين .. فكان المجموع ستة أيام من أيام الله ، سبحانه وتعالى ..

ولقد نبه المفسرون على هذه الحقيقة \_ المزيلة لهذا الوهم \_ فقال القرطبى: " (في أربعة أيام). ومثاله قول القائل: خرجت من البصرة إلى بغداد في عشرة أيام وإلى الكوفة في خمسة عشر يومًا، أي في تتمة خمسة عشر يومًا " (١).

وقال الزمخشرى :

" ( فى أربعة أيام ) فذلكة (٢) لمدة خلق الله الأرض وما فيها ، كأنه قال : كل ذلك فى أربعة أيام كاملة مستوية بلا زيادة و لا نقصان .. وقال الزجاج : فى تتمة أربعة أيام ، يريد بالتتمة اليومين " (٣) .

فهذه الآيات \_ من سورة فصلت \_ تؤكد هى الأخرى \_ على أن خلق السموات والأرض إنما تم فى ستة أيام .. ومن ثم فلا تناقض بين آيات القرآن ولا تفاوت فى مدة الخلق الإلهى للسموات والأرض .. وحاشا أن يكون شىء من ذلك فى الذكر الحكيم .

<sup>(</sup>١) [ الجامع لأحكام القرآن ] ج١٥ ص ٣٤٣ ــ مصدر سابق .

<sup>(</sup>٢) الفذلكة : جملة ما فصل وخلاصته .

<sup>(</sup>٣) [الكشاف] ج٣ ص ٤٤٤ \_ مصدر سابق .

### الشبهة الأربعون

# حول خلاف القرآن للكتاب المقدس في أسماء بعض الشخصيات التاريخية

يعطى القرآن أسماء لبعض الشخصيات التاريخية مخالفة لأسمائهم حسب الكتاب المقدس الذى سبق القرآن بعدة قرون . فمثلاً والد إبراهيم عليه السلام ــ كان اسمهمTeral أو " تارح " ، ومع ذلك يسميه القرآن أزر . واسم الذى كان يوسف ـ عليه السلام ـ فى بيتــه Potiphar أمالاسم المعطى له فى القرآن فهو " عزيز " [ يوسف : ٣٠] . (١. هـ ) .

### الرد على الشبهة:

أولاً: لا يصح أن نجعل من الكتاب المقدس حجة على القرآن ومرجعية له .. لأن الثابت حتى في الدراسات التي قام بها كثير من علماء . الليهود والنصارى أن هذا الكتاب المقدس قد أعيدت كتابته ، وأصابه التحريف .. كما أن ترجماته قد أدخلت عليه تغييرات وتصحيفات وخاصة في أسماء الأماكن والأشخاص ..

وثانيًا: لأن القرآن قد تمتع بمستوى من الحفظ والتوثيق والتواتر فـــى النقل جعله الوحي الوحيد الصحيح على ظهر هذا الكوكـــب الــذى نعيــش عليه .. فهو الحاكم والمرجع لكل ما عداه من النصوص الدينية الأخرى ..

وفى هذا الإطار .. ومن هذا المنطلق نناقش الشبهات التى يثيرها هـــذا السؤال .. فنقول :

\* بالنسبة لاسم والد الخليل إبراهيم \_ عليه السلم \_ لا تختلف معظم المصادر الإسلامية \_ سواء منها تفاسير القرآن ، أو قصص الأنبياء على أن " آزر " ليس اسم والد إبراهيم .. وعلى أن اسمه " تارح " ومن العلماء من يرى أن " آزر " اسم صنم ، وأن الآية خطاب استنكارى لعبادة والد إبراهيم لهذا الصنم ، تقدم المفعول في هذا الخطاب .. والمعنى أتتخذ آزر إلها ومعبودا ؟ ..

ومن العلماء من يرى أن " آزر " لقب أطلق على " تارح " بعد أن عمل في حاشية الملك الذي كان حاكما في ذلك التاريخ ..

ونحن نقرأ \_ حول هذه القضية \_ في تفسير القرطبي :

" قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبِرَاهِيمِ لأَبِيهِ آزَرِ ﴾ تكلم العلماء في هذا ، فقال أبو بكر محمد بن محمد بن الحسن الجويني الشافعي الأشعري في النكت من التفسير له: وليس بين الناس اختلاف في أن اسم والد إبراهيم تسارح. والذي في القرآن يدل على أن اسمه آزر ... وقيل: آزر اسم صنم كأنه قال: وإذا قال إبراهيم لأبيه أتتخذ آزر إلها ، أتتخذ أصناما آلهة ..

قلت \_ [ أى القرطبي ] ما ادعاه من الاتفاق ليس عليه وفاق . فقد قال محمد بن إسحاق والكلبي والضحاك : إن آزر أبو إبراهيم \_ عليه السلام \_ وهو تارح ، مثل إسرائيل ويعقوب . قلت : فيكون له اسمان . وقال مقاتل : آزر لقب ، وتارح اسم . وحكاه الثعلبي عن ابن إسحاق القشيري . ويجوز أن يكون العكس .. وقال الجوهري : آزر اسم أعجمي ، وهو مشتق من آزر فلان فلانا إذا عاونه ، فهو مؤازر قومه على عبادة الأصنام .. وقال مجاهد ويمان : آزر اسم صنم ، أي أتتخذ آزر إلها . أتتخذ أصناما .. وقال الثعلبي في كتاب العرائس : إن اسم أبي إبراهيم الذي سماه به أبوه تارح ، فلما صار مع النمرود قيما على خزانة آلهته سماه آزر . وقال مجاهد إن آزر ليسسم

باسم أبيه وإنما هو اسم صنم، وهو إبراهيم ابن تارح بن ناخور بن ساروع ابن أرغو بن فالغ بن عابر بن شالخ بن أرفخشد بن سام بن نــوح ــ عليــه السلام ــ  $^{(1)}$ .

ونفس التفسيرات الموضحة لهذه الشبهة نجدها في [قصص الأنبياء]:

" قال السيد المرتضى الزبيدى \_ فى " ص ١٢ ج٢ تاج العروس " : روى عن مجاهد فى قوله تعالى : (آزر أتتخذ أصناما ) قال : لم يكن بأبيه ، ولكن آزر اسم صنم ، فموضعه نصب على إضمار الفعل والتلاوة كأنه قال : " وإذ قال إبراهيم أتتخذ آزر إلها ، أى أتتخذ أصناما آلهة " .

وقال الصغاني: " التقدير أتتخذ آزر إلها " .

وهذا القول الذى قاله مجاهد أولى الأقوال عندى بالقبول . وعلى ذلك يكون والد إبراهيم لم يذكر باسم العلمى فى القرآن الكريم . ومما يستأنس له بأن " آزر " اسم إله أننا نجد فى الآلهة القديمة عند المصريين الإله " أوزوريس " ومعناه الإله القوى المعين ، وقد كانت الأمصم السالفة يقلد بعضهم بعضا فى أسماء الآلهة .. " (٢) .

فليست هناك مشكلة ، إذن ، حول هذا الموضوع .

أما الشبهة الثانية في هذا السؤال ، والخاصة باسم الذي اشــــترى وآوى يوسف ــ عليه السلام ــ في بيته ، والذي أطلق عليه القرآن الكريـــم اســم عزيز " بينما سماه الكتاب المقدس Potiphar .. فإنـــها لا تمثــل ، هـــى الأخرى ، مشكلة من المشكلات .

<sup>(</sup>١) [الجامع لأحكام القرآن ] ج٧ ص ٢٢ ، ٢٣ ... مصدر سابق .

<sup>(</sup>٢) [قصص الأنبياء] ص ٧٢ ــ مرجع سابق .

ذلك أن منصب هذا الذى آوى يوسف كان " رئاسة الشرطة " .. واسمه " فوطيفار " .. ولقبه " العزيز " فلا تناقض بين أسماء التعريف به هدده .. ولقد تناولت ذلك المصادر الإسلامية .. ففى [ قصص الأنبياء ] :

" وكان سيده رئيس شرطة المدينة ، واسمه " فوطيفار " ، ويعبر عـن منصبه في العبرية بـ " سرها طباحيم " ، أي رئيس الشرطة .. " (١) . وفي تفسير القرطبي :

"قال الضحاك: هذا الذى اشتراه ملك مصر، ولقبه العزيز .. واسمه قطفير . وقال ابن إسحاق: إطفير . اشتراه لامرأته .. وقال ابن عباس: إنما اشتراه قطفير وزير ملك مصر .. وكان هذا العزيز الذى اشترى يوسف على خزائن الملك .. " (٢) .

أما الخلافات والاختلافات الطفيفة في نطق الاسم فهي واردة ، بسبب النسخ النقل من لغة إلى لغة .. ومن لهجة إلى لهجة .. وبسبب النسخ للمخطوطات . والتصحيف والتحريف .. فلا مشكلة .. ، إذن ، حول هذه الأسماء .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) [الجامع لأحكام القرآن] ج٩ ص ١٥٨ ــ مصدر سابق \_ .

#### الشبهة الحادية والأربعون

## حول تسمية القرآن الكريم مريم " أخت هارون " واختلافه في ذلك مع الكتاب المقدس

يسمى القرآن والدة المسيح \_ عليه السلام \_ باسم " أخت هارون " [ مريم : ٢٨ ] ولعل محمدًا ﷺ ، خلط بين مريم أم المسيح ، ومريم أخرى كانت أخاً لموسى \_ عليه السلام \_ ومعاصرًا له ، ولا يوجد مثل هذا التناقض في الكتاب المقدس . (١.هـ) .

#### الرد على الشبهة:

يتحدث القرآن الكريم عن مريم \_ أم المسيح \_ عليهما السلام \_ ، باسم " أخت هارون " .. وذلك في سورة مريم ، فيقول مخاطبًا إياها في الآيـــة : ٢٨ : (يا أخت هارون ما كان أبوك امرأ سوع وما كاتت أمــك بغيًا ) .. وليس لهذه التسمية ذكر في الإنجيل .

بل الثابت \_ فى القرآن والأناجيل \_ أن مريم هي ابنة عمران ( ومريم ابنة عمران التى أحصنت فرجها ) (١) .

وعمران هذا هو من نسل داود \_ عليه السلام \_ أى من سبط ونسل " يهوذا " ، وليس من سبط ونسل " هارون " سبط " اللاويين " فكيف دعاها القرآن " أخت هارون " ؟ .

<sup>(</sup>۱) التحريم: ۱۲.

هذا هو التساؤل والاعتراض الذي يورده البعض شبهة علي القرآن الكريم .. والحقيقة التي تفهم من السياق القرآني ، أن تسمية مريم بي " أخت هارون " ، ليست تسمية قرآنية وإنما هي حكاية لما قاله قومها ليها ، وما خاطبوها ونادوها به عندما حملت بعيسي عليه السلام عندما استنكروا ذلك الحمل ، واتهموها في عرضها وشرفها وعفافها .. فقالوا لها : (يا مريم لقد جئت شيئًا فريًّا \* يا أخت هارون ما كان أبوك امرأ سوّع وما كانت أمك بغيًا ) (۱) .

فلماذا نسبها قومها إلى هارون ؟ .

يختلف المفسرون في التعليل .. فمنهم من يقول إن هارون \_ المشار الله \_ كان رجلاً فاسقًا، اشتهر بفسقه، فنسبها قومها إليه، إعلانًا عن إدانتهم لها. ومن المفسرين من يقول إن هارون هذا كان رجلاً صالحًا ، مشهورًا بالصلاح والعفة .. فنسبها قومها إليه سخرية منها ، وتهكمًا عليها ، وتعريضًا بما فعلت ، واستهزاء بدعواها الصلاح والتقوى والتبتل في العبادة بينما هي \_ في زعمهم \_ قد حملت سفاحًا ..

وقيل: إنه كان لها أخ من أبيها اسمه هارون وكان من عُبّاد وصلحاء بنى إسرائيل في فنسبوها إليه من واسم هارون من الأسماء الشائعة في بني إسرائيل (٢).

والشاهد \_ من كل ذلك \_ أن هذه التسمية لمريم بـ " أخت هـ ارون " ، ليست خبرًا قرآنيًا ، وإنما هي حكاية من القرآن الكريم لما قالـ ه قومـ ها .. وهذه الاحتمالات التي ذكرها المفسرون ، تعليلاً لهذه التسمية هي اجتهادات مستندة إلى تراث من التاريخ والقصيص والمأثورات .

<sup>(</sup>۱) مريم: ۲۷، ۲۸.

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك [قصص الأنبياء] ص ٣٨٣، ٣٨٣ ـ مرجع سابق ـ و [ الجامع لأحكام القرآن ] ج ال ص ١٠١، ١٠١ ـ مصدر سابق ـ . و [ الكثاف ] ج ٢ ص ١٠٠ ـ مصدر سابق ـ .

# الشبهة الثانية والأربعون حول خلاف القرآن للكتاب المقدس في عصر نمرود

#### الرد على الشبهة:

فى قصص القرآن الكريم عن إبراهيم الخليل \_ عليه السلام \_ مشاهد عديدة .. منها معجزة نجاته من التحريق بالنار ، بعد أن حطم أصنام قومــه التى يعبدونها : (قالوا حرقوه وانصروا آلهتكم إن كنتــم فاعلين \* قلنا يا نار كونى بردًا وسلامًا علــى إبراهيــم \* وأرادوا بــه كيـدًا فجعلناهم الأخسرين ﴾ (١) .

ويحكى القرآن محجّة إبراهيم للملك \_ فى سورة البقرة: ﴿ أَلَمْ تَرْ السَّى الذَى حَاجّ إبراهيم فى ربه أَن آتاه الله الملك إذ قال إبراهيم ربى الذى يحيى ويميت قال أنا أحيى وأميت قال إبراهيم فإن الله يأتى بالشمس من المشسرق فأت بها من المغرب فبهت الذى كفر والله لا يهدى القوم الظالمين ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٢٨\_٠٧ .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٥٨.

والقرآن الكريم لم يسم الملك الذي حاج إبراهيم في ربـــه ؛ لأن قصــد القرآن من القصص هو مضمون المحاجّة ، والعبرة منها .. واسم الملــك لا يقدم ولا يؤخر في المضمون والعبرة . أما تسمية هذا الملك ــ الذي حاجّــه إبراهيم ــ بــ " النّمروذ " والاختلاف في نطق اسمه . ومدة ملكه .. فجميعها قصص تاريخي ، أورده المفسرون .. فهو غير ملزم للقرآن الكريـــم (۱) .. ومن ثم لا يصح أن يورد ذلك كشبهة تثار ضد القرآن .. فليس لدينا فـــي التاريخ الموثق والمحقق ما يثبت أو ينفي أن اسم الملك الذي حاج إبراهيــم الخليل في ربه هو " النّمروذ " . وإنما هو قصص تــاريخي يحتــاج إلــي تحقيق ..

ولقد راجعتُ العهد القديم ، في المواضع التي جاء ذكرها في السؤال اسفر التكوين الإصحاح ١٠ : ٢٠ \_ ٢٥ والإصحاح ١٠ : ٢٢ \_ ٢٥ والإصحاح ١١ : ٢٣ \_ ٢٦] وهي تحكي عن قبائل نوح ، ومواليد ابنه سام ، فلم أجد فيها ذكر الملك " النّمروذ " .

وفى [دائرة المعارف الإسلامية] التى كتبها المستشرقون \_ وقد حرر مادة " إبراهيم " فيها " ج . إيزبرغ " \_ يأتى ذكر الملك نمروذ ف \_ قصة إبراهيم دون اعتراض .. وفى أثنائها إشارات إلى مصادر عبرية أشارت إلى النمروذ \_ منها [دلالة الحائرين \_ لموسى بن ميمون \_ الفصل 1 ؟ ] .. ومنها " سفر هياشار " فصل نوح ..

وتأتى الإشارة إلى " نمرود " الملك في سفر التكوين \_ بالعــهد القديــم \_ الإصحاح ١٠: ٨ــ١١ باعتباره " الذي ابتدأ يكون جبارًا في الأرض " ..

<sup>(</sup>۱) انظر : القرطبي [ الجامع لأحكام القرآن ] ج٣ ص ٢٨٣\_٢٨٥ \_ مصدر سابق \_ والزمخشــري [ الكشاف ] ج١ ص ٣٨٧\_٣٨٩ \_ مصدر سابق \_ .

وأخيرًا .. فليس هناك ما يمنع تكرار لاسم " نمروذ " لأكثر من ملك فى أكثر من عصر وتاريخ .. ويبقى أن الشبهة \_ إذًا كانت هناك شبهة \_ خاصة بالقصص التاريخي .. ولا علاقة لها بالقرآن الكريم ..

#### الشبهة الثالثة والأربعون

## حول الإسكندر ذي القرنين .. وهل كان عبدًا صالحًا ؟ أم من عبدة الأوثان ؟

يمدح القرآن الإسكندر الأكبر ( ذو القرنين ) كعبد صالح يؤمن بالله [الكهف: ٨٠\_٨٨] . ولكن جميع مؤرخى الإغريق يجمعون على أنه كان من عبدة الأوثان . فكيف يصح ذلك ؟ . ( ا . هـ ) .

#### الرد على الشبهة:

فى القرآن الكريم \_ بسورة الكهف : ٨٨\_٩٨ حكايـة ذى القرنيـن : (ويسألونك عن ذى القرنين قل سأتلو عليكم منه ذكرًا \* إنا مكّنًا لـه فـى الأرض وآتيناه من كل شيء سببًا ﴾ (١) إلى آخر الآيات .

وخلال هذه الآيات يتبدى عدل " ذو القرنين " فيقول : (قال أما من ظلم فسوف نعذبه ثم يُرد إلى ربه فيعذبه عذابًا نكرا \* وأما من آمــن وعمـل صالحًا فله جزاء الحسنى وسنقول له من أمرنا يسرا ) (٢) . تلك هى تسمية القرآن الكريم لهذا الملك " ذو القرنين " .

أما أن ذا القرنين هذا هو الإسكندر الأكبر المقدوني [٣٥٦\_٣٦٤ق.م] فذلك قصص لم يخضع لتحقيق تاريخي .. بل إن المفسرين الذين أوردوا هذا القصيص قد شككوا في صدقه وصحته ..

<sup>(</sup>١) الكهف: ٣٨\_٤٨.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٨٨\_٨٨.

فابن إسحاق [٥١هـ ٧٦٨م] \_ مثلاً \_ يروى عـن "مـن يسـوق الأحاديث عن الأعاجم فيما توارثوا من علم ذى القرنين " أنه كان من أهـل مصر ، وأن اسمه " مرزبان بن مردية اليونانى " .

أما الذى سماه " الإسكندر " فهو ابن هشام [٢١٣هـ ٨٢٨م] ـ الـذى لخص وحفظ [ السيرة ] ـ لابن إسحاق ـ .. وهو يحدد أنه الإسكندر الـذى بنى مدينة الإسكندرية ، فنسبت إليه .

وكذلك جاءت الروايات القائلة إن " ذو القرنين " هو الإسكندر المقدوني عن " وهب بن مُنبِّه " [٣٤ ـ ١١٤هـ ٢٥٤ ـ ٧٣٢م] (١) وهو مصدر لرواية الكثير من الإسرائيليات والقصص الخرافي .

ولقد شكك ابن إسحاق \_ وهو الذي تميز بوعي ملحوظ في تدوين ونقد القصص التاريخي \_ شكك فيما روى من هذا القصص \_ الذي دار حول تسمية ذي القرنين بالإسكندر ، أو غيره من الأسماء .. وشكك أيضاً في صدق ما نسب للرسول على حول هذا الموضوع .. وذلك عندما قال ابن إسحاق : " فالله أعلم أي ذلك كان ؟ .. أقال رسول الله على ذلك أم لا ؟ " .

ويثنى القرطبى على شك وتشكيك ابن إسحاق هذا ، عندما يورده ، شم يقول : " والحق ما قال " .. أى أن الحق هو شك وتشكيك ابن إسحاق فى هذا القصص ، الذى لم يخضع للتحقيق والتمحيص وإن يكن موقف ابن إسماق هذا ، وكذلك القرطبى ، هو لون من التحقيق والتمحيص .

فليس هناك ، إذًا ما يشهد على أن الإسكندر الأكبر المقدوني \_ الملك الوثني \_ هو ذو القرنين ، العادل ، والموحد لله ..

<sup>(</sup>١) القرطبي [ الجامع لأحكام القرآن ] ج١١ ص ٥٠ ــ مصدر سابق ــ .

# الشبهة الرابعة والأربعون حمئة حول غروب الشمس في عين حمئة ومخالفة ذلك للحقائق العلمية

تغرب الشمس في عين حمئة ، حسب القرآن [ الكهف : ٨٦] وهذا مخالف للعلم الثابت . فكيف يقال إن القرآن لا يتناقض مع الحقائق العلمية الثابتة ؟ (١. هـ).

#### الرد على الشبهة:

فى حكاية القرآن الكريم لنبأ " ذو القرنين " حديث عن أنه إبان رحلته : (حتى إذا بلغ مغرب الشمس وجدها تغرب فى عين حمئة ووجد عندها قومًا .. ) (١) .

والعين الحمئة ، هي عين الماء ذات الحمأ ، أي ذات الطين الأسود المنتن .

ولما كان العلم الثابت قد قطعت حقائقه بأن الأرض كروية ، وأنها تدور حول نفسها وحول الشمس ، فإن غروب الشمس ليس اختفاء في عين أو غير عين ، حمئة أو غير حمئة .. والسؤال : هل هذاك تعارض بين حقائق هـذا العلم الثابت وبين النص القرآني ؟ .

<sup>(</sup>١) الكهف: ٨٦.

ليس هناك أدنى تعارض ـ و لا حتى شبهة تعارض ـ بين النص القرآنى وبين الحقائق العلمية .. ذلك أن حديث القرآن هنا هو عن الرؤية البصرية للقوم الذين ذهب إليهم ذو القرنين ، فمنتهى أفق بصرهم قد جعلهم يرون اختفاء الشمس ـ غروبها ـ فى هذه البحيرة ـ العين الحمئــة ـ .. وذلك مثل من يجلس منا على شاطئ البحر عند غروب الشمس ، فإن أفــق بصره يجعله يرى قرص الشمس يغوص ـ رويدًا رويدًا \_ فى قلـب مـاء البحر .

فالحكاية هنا عما يحسبه الرائى غروبًا فى العين الحمئة ، أو فى البحر المحيط .. وليست الحكاية عن إخبار القرآن بالحقيقة العلمية الخاصية بدوران الأرض حول الشمس ، وعن ماذا يعنيه العلم فى مسألة الغروب .

وقد نقل القفال ، أبو بكر الشاشي محمد بن أحمد بن الحسين بن عمر [٢٩٤-٥٠هـ / ٢٠٥٨ - ١١٤ - ١١١ م] عن بعض العلماء تفسير الهذه الرؤية ، متسقًا مع الحقيقة العلمية ، فقال : "ليس المرد أنه [أي ذو القرنين] انتهى إلى الشمس مشرقًا ومغربًا حتى وصل إلى جرمها ومستها .. فهي أعظم من أن تدخل في عين من عيون الأرض ، بل هي أكبر من الأرض أضعافًا مضاعفة . وإنما المراد أنه انتهى إلى آخر العمرة [أي البقاع المعمورة والمأهولة] من جهة المغرب ومن جهة المشرق ، فوجدها في رأى العين تغرب في عين حمئة ، كما أنا نشاهدها في الأرض الملساء كأنها تدخل في الأرض ، ولهذا قال : (وجدها تطلع على قوم لم نجعل لهم من دونها أول من تطلع عليهم ، بل أراد أنهم من تعليهم . " (١) .

<sup>(</sup>۱) الكهف: ۹۰.

<sup>(</sup>٢) القرطبي [ الجامع لأحكام القرآن ] ج١١ ص ٤٩ ، ٥٠ ــ مصدر سابق ــ .

فالوصف هو لرؤية العين ، وثقافة الرائى .. وليس للحقيقة العلمية الخاصة بالشمس فى علاقتها بالأرضُ ودورانها ، وحقيقة المعنسى العلمسى للشروق والغروب .

فلا تناقض بين النص القرآني وبين الثابت من حقائق العلوم ..

#### الشبهة الخامسة والأربعون

## حول حفظ الله للذكر وهل الذكر هو كل القرآن ؟ أم بعض القرآن ؟

هناك من لا يؤمنون بأن القرآن قد حفظ ، كما تقول الآيـــة الكريمــة : ﴿ إِنَا نَحْنُ نَرُلْنَا الذّكر وإِنَا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ ، ويقولون : قد يكون الذكر جــزءًا من القرآن ، وليس كله . ويستدلون بكلام لعمر بن الخطــاب ــ رضــى الله عنه ــ بأنه أقسم على أن هناك آية في القرآن تتحدث عن الرجم ــ وهـــذه الآية غير موجودة ــ وأن غنمه أكلت ورقة من القرآن كانت بيـــد عائشــة ــ رضى الله عنها ــ .. " ( ا . هـ ) .

#### الرد على الشبهة:

وفي الجواب عن هذه الشبهة نسأل:

لماذا بعث الله \_ سبحانه وتعالى \_ الرسل ، وأنزل الكتب ؟ .

لقد كان ذلك رعاية من الله لخلقه .. ولطفًا بهم .. وحتى يكون حسابه لهم \_ كى لا يتساوى المحسن والمسىء \_ وجزاؤه إياهم على أفعالهم عدلاً الهيّا خالصنا .. ﴿ وإن من أمة إلا خلا فيها نذير ﴾ (١) ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾ (٢) .

﴿ لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) فاطر : ٢٤ . (٢) الإسراء : ١٥ .

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٦٥ .

وقبل ختم النبوة و الرسالة ، كانت مهمة حفظ كتب الرسالات والشرائع موكولة إلى أمم هذه الرسالات كجزء من التكليف لهم والاختبار لاستقامتهم في هذا التكليف: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوراة فيها هدى وثور يحكم بـها النبيون الذبن أسلموا للذين هادوا والربانيون والأحبار بما استحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء فلا تخشوا الناس واخشون ولا تشتروا بآياتي ثمنًا قليلاً ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون ﴾ (١) .لكنهم فرطوا في القيام بتكليف الحفظ للكتب بالنسيان حينًا وبالتحريف والإخفاء حينًا آخر: (فبما نقضهم ميثاقهم لعناهم وجعلنا قلوبهم قاسية يحرفون الكلم عسن مواضعه ونسوا حظًا مما ذكروا به ولا تزال تطلع على خائنة منهم إلا قليلًا منهم فاعف عنهم واصفح إن الله يحب المحسنين \* ومن الذين قالوا إنا نصلرى أخذنا ميثاقهم فنسوا حظًا مما ذكروا به فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة وسوف ينبئهم الله بما كانوا يصنعون \* يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا ببين لكم كثيرًا مما كنتم تخفون من الكتاب ويعفو عن كثير قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين \* يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات إلى النسور بإذنسه ويهديسهم إلسي صسراط مستقیم ﴾ <sup>(۲)</sup> .

وعندما كانوا يحرفون هذه الكتب ، أو ينسون بعضها ويخفون البعض الآخر ، كان الله يبعث رسولاً جديدًا بكتاب جديد ..

أما عندما أراد الله \_ سبحانه وتعالى \_ مع بلوغ الإنسانية سن الرشد \_ ختم النبوات والرسالات بنبوة ورسالة محمد ، فكان لابد لحفظ كتاب

<sup>(</sup>١) المائدة: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ١٦ ـــ ١٦ .

الشريعة الخاتمة من حافظ لا يجوز عليه الإهمال ، ولا يتأتى منه التحريف ، ولا يليق به النسيان .. أى كان لابد من الحفظ المعصوم الدائم للكتاب المعجز الخالد . لأن ترك حفظ الكتاب الخاتم للبشر ، الذين يجوز عليهم الإهمال والتحريف والنسيان معناه طروء وحدوث التحريف والضياع لهذا الكتاب ، حيث لا وحى سيأتى ولا رسول سيبعث ولا كتاب سينزل .. الأمر الذى لسوحدث لفتراضاً للمسيضل الناس ولا رعاية للهم ، ولا حُجة عليهم ، تجعل من حسابهم وجزائهم عدلاً إلهيًا مناسبًا .

ولذلك ، انتقلت مهمة حفظ الوحى الخاتم ... القرآن الكريم ... فى الرسالة الخاتمة إلى الله ... سبحانه وتعالى ... الذى لا يتخلف حفظه أبيدًا ، بعد أن كانت هذه المهمة فى الرسالات السابقة ، استحفاظًا من الله للناس ، أى طلبًا منه لهم أن يحفظوا ما أنزل عليهم من الكتاب . فكان الوعد الإلهى المؤكد : (إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ) (۱) .

ولذلك هيأ الله لتدوين القرآن الكريم من كتبة الوحى ما لم يتهيأ لكتاب سابق .. وجعل جمعه وعدًا إلهيًا وإنجازًا ربانيًا : ( لا تحسرك بسه لسانك لتعجل به \* إن علينا جمعه وقرآنه \* فإذا قرأناه فاتبع قرآنه \* ثم إن علينا بيانه ) (٢) . فكان الحفظ للقرآن \_ كل القرآن \_ وعدًا إلهيًا . وإنجازًا ربانيًا ، وذلك حتى تستمر حجة الله على عباده ، ويكون حسابه لسهم عدلاً خالصًا .

ولم يقل أحد ، و لا جائز في العقل \_ فضلاً عن النقل \_ أن يقال : إن الذكر ، الذي تعهد الله بحفظه ، هو بعض القرآن ، وليس كل القرآن .. لأن

<sup>(</sup>١) الحجر : ٩ .

<sup>(</sup>٢) القيامة: ١٦\_١٩.

ضياع أي جزء من القرآن إنما يعني تخلف رعاية الله لخلقه ، وسقوط حُجته على عباده .. ثم إن القرآن لا يقف بالحفظ عندما يطلق عليه الذكر ، فضللاً عن أن مصطلح الذكر إنما يشمل كل القرآن .. تشهد علي ذلك الآيات الكثيرة في كتاب الله .. فالمر الد بالذكر القرآن .. كل القرآن .. والكتاب .. كل الكتاب \_ وليس يعضه \_ بدليل قول الله سيحانه وتعالى: (فاسألوا أهل الذكر ﴾ (١) ، أي أهل الكتب السابقة .. والله بشير إلى القرآن والتنزيل ــ أي كل ما نزل به الوحى \_ بلفظ الذكر (أو عجبتم أن جاءكم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم > (٢) ، ﴿ وقالوا يا أيها الذي نُزل عليه الذكر إنك لمجنون ) (") ، ( وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نُسزّل إليهم ولعلهم  $(^{(1)})$  ، ( وهذا ذكر مبارك أنزلناه أفأنتم له منكرون  $(^{(2)})$  ، ( إن هو إلا ذكر وقرآن مبين ﴾ <sup>(٦)</sup> ، ﴿ وإن يكاد الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم لما سمعوا الذكر ويقولون إنه لمجنون \* وما هو إلا ذكر للعـــالمين () . والذكر هو كل ما جاء به الوحى ، فالوحى هو الذكر (فاستمسك بالذي أوحى إليك إنك على صراط مستقيم \* وإنه لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون ﴾ (^). بل إن سياق آية ﴿ إِنَا نَحْنُ نَزَلْنَا الذَّكُرِ ﴾ شاهد على أن الذكر والقرآن والكتاب هو الوحي ﴿ آلر تلك آيات الكتاب وقرآن مبين ﴾ ﴿ وما أهلكنا من قرية إلا ولها كتاب معلوم > ، ﴿ وقالوا يا أيها الذي نَسزل عليه الذكر إنك لمجنون > ، ﴿ إِنَا نَحْنُ نَرْلْنَا الذَّكُرُ وَإِنَا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (١) .

ثم إن القرآن الكريم يؤكد أن الحفظ ، ونفى الشك والريبة إنما هو لكل القرآن ولجميع التنزيل ، وليس لبعض القرآن : ( ذلك الكتاب لا ريب فيله

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٧ . (٢) الأعراف : ٦٩ . (٣) الحجر : ٦ .

<sup>(</sup>٤) النحل : ٤٤ . (٥) الأنبياء : ٥٠ . (٦) يس : ٦٩ .

 <sup>(</sup>٧) القلم: ٥١ - ٥٢ . (٨) الزخرف: ٤٣ - ٤٤ . (٩) الحجر: ١، ٤، ٣، ٩ .

هدى للمتقين ) (١) ( تنزيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين ) (١) ( ذلك يأن الله نزل الكتاب بالحق > (٦) ﴿ نزل عليك الكتاب بالحق مصدقًا لما بين يديه > (1) ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَا إِلِيكَ الْكَتَابِ بِالْحَقِّ لِتَحْكُم بِينِ النَّاسِ ﴾ (٥) ﴿ وأَنْزَلْنَا إليك الكتاب بالحق مصدقًا لما بين يديه من الكتاب ومهمنًا عليه ) (١) . ( ما فرطنا في الكتاب من شيء ) (٧) .. ولو ضاع شيء من هذا الكتاب أي القرآن والتنزيل لحدث التفريط الذي تنفيه هذه الآية، ولأأنتف حجة الله على البشر (وهذا كتاب أنزلناه مبارك فاتبعوه واتقوا لعلكم ترحمون \* أن تقولوا إنما أنزل الكتاب على طائفتين من قبلنا وإن كنا عن دراستهم لغافلين \* أو تقولوا لو أنا أنزل علينا الكتاب لكنا أهدى منهم فقد جاءكم بينة من ربكم وهدى ورحمة > (^) .. فحجة الله على الناس \_ بعد ختم الوحى القرآن الكريم \_ تنتفى وتسقط إذا حدث جهل بشيء مما أنرل في الكتاب \_ القرآن \_ : (وما أهلكنا من قرية إلا ولها كتاب معلوم ) (٩) ولو أن القرآن ضاع منه شيء لتخلف وعد الله بتنزيل تبيان كل شيء فيه ، انتـم شهادة الرسول على أمته: ﴿ ويوم نبعث في كل أمة شهيدًا عليهم من أنفسهم وجئنا بك شهيدًا على هؤلاء ونزلنا عليك الكتاب تبيانًا لكل شـــىء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين ) (١٠) .

وختم النبوة والرسالة ، يعنى انتفاء بعث رسول جديد ، ونزول كتـــاب جديد .. وحتى تقوم حُجة الله على عباده لابد من بقاء القرآن كله محفوظًا ،

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢ . (٢) السجدة : ٢ . (٣) البقرة : ١٧٦ .

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٣ . (٥) النساء : ١٠٥ . (٦) المائدة : ٤٨ .

<sup>(</sup>٧) الأنعام: ٣٨. (٨) الأنعام: ١٥٥\_١٥٠. (٩) الحجر: ٤.

<sup>(</sup>۱۰) النحل : ۸۹ .

ليكون قيما على الناس ، أى دائم القيام على هدايتهم وإرشادهم : ( الحمد الله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجا \* قيما لينذر بأساً شديدًا من لدنه ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرًا حسنًا ﴾ (١).

وإذا كان الكتاب هو كل القرآن ، فلقد وعد الله سبحانه بأن يحفظه ويورثه للذين اصطفاهم من عباده ، بعد أن أنزله على المصطفى من رسله ، وجمعه وقرأه : (والذي أوحينا إليك من الكتاب هو الحق مصدقًا لما بين يديه إن الله بعباده لخبير بصير \* ثم أورئنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله ذلك هو الفضل الكبير ) (۱).

ومن صفات القرآن \_ كل القرآن \_ أنه كتاب عزيز ، أى منيع ، محفوظ من العبث به وفيه .. وأنه ممتنع عن الإبطال ، لا يأتيه الباطل من بينه يديه ولا من خلفه ، بأى حال من الأحوال : ( إن الذين كفروا بالذكر لما جاءهم وإنه لكتاب عزيز \* لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ) (٢) . والذكر في هذه الآية هو كل الكتاب ، العزيز على أي عبث به وفيه ..

ومن صفات القرآن \_ كل القرآن \_ أنه كتاب على حكيم ، فوق تطاول المتطاولين ، بشرًا كانوا أو أزمنة ودهورًا : ( إن جعلناه قرآنًا عربيًا لعلكم تعقلون \* وإنه في أم الكتاب لدينا لعلى حكيم ) (1) .

ومن صفات القرآن \_ كل القرآن \_ أنه في كتاب مكنون: أى مصون ومحفوظ عن اللعب والعبث والتحريف ( إنه لقرآن كريم \* في كتاب مكنون ) (٥).

<sup>(</sup>۱) الكهف : ۱\_۲ . (۲) فاطر : ۳۱\_۲۳ . (۳) فصلت : ٤١\_٢٤ .

<sup>(</sup>٤) الزخرف: ٣\_٤ . (٥) الواقعة: ٧٧\_٧٧ .

ولقد صدق التاريخ على هذا الحفظ الإلهى لهذا القرآن المجيد .. ومسن يقرأ تاريخ التوراة \_ حتى ذلك الذى كتبه علماء اليهودية \_ يعلم ما أصابها بعد سنوات من نزولها .. وكيف أعيدت كتابة أسفارها على النحو الذى صنعه " عزرا " وغيره من الأحبار ، فى صورة مليئة بالتحريف .. ومسن يتأمل تناقضات الأناجيل \_ حتى الشهيرة منها \_ والفروق الجوهرية بينها وبين غير الشهيرة \_ من مثل أناجيل " مخطوطات نجع حمادى "، و " مخطوطات البحر الميت " ، " إنجيل برنابا " يعلم ما أصاب الإنجيل بعد سنوات معدودة من بعثة المسيح \_ عليه السلام \_ لكن .. ها هـ و القرآن الكريم كما نزل به الروح الأمين على قلب الصادق الأمين ، لم يتغير فيه أربعة عشر قرنًا مرت فيها أمته بأطوار من التراجع والانحطاط ، وفقدت أربعة عشر قرنًا مرت فيها أمته بأطوار من التراجع والانحطاط ، وفقدت واندثرت فيها مذاهب وفلسفات .. وظل القرآن الكريم عزيزًا منيعًا محفوظًا بحفظ الله خير الحافظين .. فالتاريخ \_ هو الآخر \_ قد غدا شاهدًا على هـذا الحفظ الألهى لكل القرآن الكريم ..

فبرهان العقل \_ المتعلق بختم الرسالة .. وختم الوحى \_ يجعل حفظ القرآن \_ كل القرآن \_ لإقامة الحجة على الناس \_ ضرورة عقلية .

وكذلك النقل المتكرر في القرآن ــ بلفظ القرآن .. والكتاب .. والتنزيل .. والذكر .. ــ شاهد هو الآخر على الحفظ الإلهى لكل حرف وكــل كلمــة وكل آية وكل سورة من هذا القرآن الكريم .. فهو وحى الله الخاتم .. تعــهد سبحانه وتعالى بجمعه وحفظه ، وحجة خالدة ، كى لا يكون للناس علــى الله حجة إذا ما ضاع شيء من هذا التنزيل العزيز المنبع الحكيم .

\* \* \*

أما بعض المرويات التى يفهم منها البعض شكًا فى حفظ كل ما نرل على رسول الله ومنهاج البحث العلمى ، وقواعد نقد النصوص والمرويات ، التى اتفق عليها العلماء والعقلاء من وقواعد نقد النصوص والمرويات ، التى اتفق عليها العلماء والعقلاء من كل الحضارات والفلسفات والأنساق الفكرية .. كلها تؤكد على ضرورة الموازنة بين المتعارض والمتناقض من الروايات .. والأخذ بالمصدر الأوثق عند تعذر الجمع بين المرويات .. فإذا كان لدينا على نحو ما قدمنا شهادة العقل الصريح على أن حفظ القرآن \_ كل القرآن \_ هـو ضرورة عقلية ، تقتضيها حقيقة ختم النبوة والرسالة واكتمال الوحيى .. وإذا كانت شهادة العقل الصريح هذه مدعومة بنصوص آيات القرآن الكريم ، أي بالمصدر المعجز ، قطعى الدلالة والثبوت .. فهل يكون عاقلاً من يسترك شهادة العقل الصريح ، والنقل المعجز الصحيح ، ويلتفت إلى رواياة من روايات يعلم الله من رواها ؟ ولماذا رواها ؟ .

إن منطق البحث العلمى ، الذى أجمع عليه كل عقــــلاء الدنيــا ، فــى التعامل مع النصوص ، قد حسم هذه القضية التى نرجو أن تكون هذه الإجابة حاسمة للشبهة المثارة حولها .. والله من وراء القصد ، منه نلتمس الهدايـــة والحكمة والرشاد ..

#### الشبهة السادسة والأربعون

### حول تاريخية أو خلود أحكام القرآن الكريم

هناك \_ بالنسبة للقرآن الكريم \_ من يعتبرون أنه غير صالح لكل زمان ، وأنه وقتى ، أى أنه جاء لوقت قد مضى ، ولا يتلاءم مع العصر الحالى ، وأنه يجب أن تتغير تفسيراته بما يناسب هذا الوقت . وعلى سبيل المثال :

\_ إرث المرأة ( للذكر مثل حظ الأنثيين ) يقولون : إن هذه الآية قد جاءت لزمن معين ويجب أن تتغير ، بحيث يتساوى الرجل والمرأة في الإرث . \_ وكذلك الأمر بالنسبة لشهادة المرأة حيث يطالبون بمساواة الرجل بالمرأة من حيث الشهادة .. ( ا . هـ ) .

#### الرد على الشبهة:

أما القول بتاريخية \_ أو تاريخانية \_ ووقتية أحكام القرآن الكريـم · · بمعنى " أنها غير صالحة لكل زمان " · · فإن لنا عليها ملاحظات نسوقها فى عدد من النقاط :

أولها: أن هذه الدعوى ليست جديدة ، فلقد سبق وتبناها فلاسفة التنوير الغربى الوضعى العلمانى ، بالنسبة للتوراة والإنجيل .. فرأوا أن قصصها مجرد رموز ، بل ورأوا أن الدين والتدين إنما يمثل " مرحلة تاريخية " فى عمر التطور الإنسانى ، مثلت مرحلة طفولة العقل البشرى ، ثم تلتها \_ على

طريق النصبح ــ مرحلة " الميتافيزيقا " ، التي توارت هي الأخرى لحساب المرحلة الوضعية ، التي لا ترى علمًا إلا إذا كان نابعًا من الواقع ، ولا ترى سبلاً للعلم والمعرفة إلا العقل والتجارب الحسية .. وما عدا ذلك ــ من الدين وأحكام شرائعه ــ فهي " إيمان " مَثَّل مرحلة تاريخية علـــي درب التطــور العقلى ، ولم يعد صالحًا لعصر العلم الوضعي ــ اللــهم إلا لحكـم العامــة والسيطرة على نزعاتهم وغرائزهم! .

هكذا بدأت وتبلورت نزعة "تاريخية وتاريخانية " النصـــوص الدينيــة في فكر التنوير الغربي العلماني والنهضة الأوروبية الحديثة ..

وإذا كان هذا القول قد جاز ، ووجد له بعض المبررات \_ فى الغرب \_ بالنسبة لكتب رسالات خاصة بقوم بعينهم \_ بنى إسرائيل \_ الذين جاءت هم اليهودية والمسيحية ، ونزلت لهم التوراة والإنجيل \_ .. ولزمان معين .. وبتفاصيل تشريعات \_ وخاصة فى التورأة \_ تجاوزها تطور الواقع ، فإن دعوى تاريخية النص الدينى لا مكان لها ولا ضرورة تستدعيها بالنسبة للقرآن الكريم ..

ذلك أن القرآن هو كتاب الشريعة الخاتمة ، والرسالة التي ختمت بها النبوات والرسالات ، فلو طبقنا عليه قاعدة تاريخية النصوص الدينية لحدث " فراغ " في المرجعية الدينية ، إذ لا رسالة بعد رسالة محمد ، ولا وحي بعد القرآن .. وإذا حدث هذا " الفراغ " في المرجعية والحجة الإلهية علي الناس ، زالت حجة الله على العباد في الحساب والجزاء ، إذ سيقولون : يا ربنا ، لقد أنزلت علينا كتابًا نسخه التطور ، فماذا كان علينا أن نطبق ، بعد أن تجاوز الواقع المتطور آيات وأحكام الكتاب الذي أنزلته لهدايتنا ؟! .

وثانى هذه النقاط: أن التاريخية والتاريخانية \_ أى وقتية الأحكام \_ لا يقول بها أحد فى أحكام العبادات .. وإنما يقول بها أصحابها فى آيات

وأحكام المعاملات . وهم يخطئون إذا ظنوا أن هناك حاجة إليها في أحكام المعاملات التي جاء بها القرآن الكريات ذلك أن القرآن الكريات في المعاملات قد وقف عند " فاسفة " و " كليات " و " قواعد " و " نظريات " التشريع ، أكثر مما فصل في تشريع المعاملات .. فهو قد فصل في الأمور الثوابت ، التي لا تتغير بتغير الزمان والمكان ، مثل منظومة القيم والأخلاق ، والقواعد الشرعية التي تستبط منها الأحكام التفصيلية ، والحدود المتعلقة بالحفاظ على المقاصد الكلية للشريعة .. ونزل تفصيل أحكام المعاملات لعلم الفقه ، الذي هو اجتهاد محكوم بثوابت الشريعة الإلهية ، ذلك حتى يظل هذا الفقه . الذي هو اجتهاد محكوم بثوابت الشريعة الإلهية ، ذلك والمكان ، ليواكب تغير الواقع ومستجدات الأحداث ، في إطار كليات الشريعة وقواعدها ومبادئها ، التي تحفظ على أحكامه المتطورة إسلميتها ،

وهذه "الصيغة الإسلامية "الفريدة التي جاءت بالنص الإلهي الثابت المرجعية والشريعة التي هي وضع السهي ثابت تحفظ اسلامية والهية المرجعية والمصدر دائمًا وأبدًا .. بينما وكلت أمر المتغيرات إلى الفقه الممتجدد والمتطور والفقه هو علم الفروع ولا المسيغة الإسلامية "هي التي وازنت بين ثبات النص وتطور التفسير البسري للنص الإلهي الثابت .. وجمعت بين ثبات "الوضع الإلهي " وتطور "الاجتهاد الفقهي " .. أي جمعت بين ثبات المرجعية والنص ، وبين تطور الاجتهاد الفقهي المواكب لمتغيرات الواقع عبر الزمان والمكان ..

ثالث هذه النقاط: تتعلق بالأمثلة التي سيقت وتساق من قبل دعاة تاريخية وتاريخانية النصوص الدينية ، للتدليل على ضرورة تطبيق هذه التاريخانية في زعمهم على أحكام القرآن الكريم في المعاملات ..

ونحن عندما ننظر في هذه الأمثلة \_ وهي هنا \_ : " ميراث المرأة وشهادتها " نزداد يقينًا بخطأ دعوى تطبيق هذه التاريخانية على القرآن الكريم ، وعلى الأحكام التشريعية الواردة فيه . . فليس صحيحًا أن توريت المرأة في الإسلام قد جانب الإنصاف لها ، حتى يكون حكمه صالحًا للزمان الماضي دون الزمان المعاصر والمستقبل . . في الأنثى \_ في الإسلام \_ لا ترث نصف الذكر دائمًا وأبدًا . . والقرآن لم يقل يوصيكم الله في اله اد ثنن للذكر مثل حظ الأنثيين .

وإنما جعل ذلك في حالة بعينها هي حالة " الأولاد " ، وليس في مطلق وكل الوارثين : (يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين ) (١) . أما عندما كان التقعيد عامًا للميراث فإن القرآن قد استخدم لفظًا عامًا هـو لفظ " النصيب " لكل الذكور والإناث على حد سواء : (للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون وللنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون مما قلً منه أو كثر نصيبًا مفروضًا ) (١) .

ومعايير التفاوت في أنصبة الميراث لا علاقة لها بالجنس \_ ذكورة أو أنوثة \_ على الإطلاق \_ على غير ما يحسب ويظن الكثيرون \_ إن لم يكن الأكثرون! وإنما معايير هذا التفاوت ثلاثة:

١ ــ درجة القرابة . فكلما كان الوارث أقرب إلى المورت زاد نصيبه فــــى الميراث .

٢ \_ وموقع الجيل الوارث في تسلسل الأجيال وتلك حكمة إلهية بالغة في
 فلسفة الإسلام للميراث \_ وكلما كان الوارث صغيرًا من جيل يستقبل الحياة

<sup>(</sup>١) النساء: ١١.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٧.

وأعباءها ، وأمامه المسئوليات المتنامية ، كان نصيبه من الميرات أكبر .. فابن المتوفى يرث أكثر من أب المتوفى \_ وكلاهما ذكر \_ وبنت المتوفى يرث أكثر مسن ترث أكثر من أمه \_ وكلتاهما أنثى .. بل إن بنت المتوفى ترث أكثر مسن أبه .

" \_ والعامل الثالث في تفاوت أنصبة الميراث هو العبء المالي الذي يتحمله ويكلف به الوارث طبقًا للشريعة الإسلامية .. فإذا اتفقت وتساوت درجة القرابة .. وموقع الجيل الوارث \_ مثل مركز الأولاد \_ أولاد المررث \_ مع تفاوت العبء المالي بين الولد الذكر \_ المكلف بإعالة زوج \_ وأسرة وأسرة وأولاد \_ وبين البنت \_ التي سيعولها هي وأولادها زوج ذكر \_ هنا يكون للذكر مثل حظ الأنثيين .. وهو تقسيم ليس فيه أية شبهة لظلم الأنثى .. بل ربما كان فيه تمييز وامتياز لها ، احتياطًا لاستضعافها ..

وهذه الحقائق في المواريث الإسلامية ـ التي يجهلها ويتجاهلها دعاة تاريخية آيات الميراث ـ هي التي جعلت المرأة ـ في الجداول الإجمالية لحالات الميراث الإسلامي ـ ترث مثل الرجل ، أو أكثر من الرجل ، أو أكثر من الرجل أو ترث ولا يرث الرجل في أكثر من ثلاثين حالة من حالات الميراث الإسلامي، بينما هي ترث نصف ما يرث الذكر في أربع حالات فقط (١)!

وكذلك الحال مع "شهادة المرأة " .. ففى الأمور والميادين التى تقل فيها خبرة المرأة عن الرجل ، تكون شهادتها أقل من شهادته .. وحتى لا تهدر شهادتها كلية فى هذه الميادين ، سمح القرآن بشهادتها ، على أن تدعم بشهادة واحدة من بنات جنسها ، تذكرها بما تنساه من وقائع الشهادة .. أما الميادين

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل ، أنظر : د . محمد عمارة [ هل الإسلام هو الحل ؟ ] طبعة دار الشروق . القـــاهرة ١٩٩٨م . ود . صلاح سلطان [ميراث المرأة وقضية المساواة] طبعة دار نهضة مصر .القاهرة ١٩٩٩م .

التى تختص بالمرأة ، والتى تكون خبرتها فيها أكثر ، فإن شهادتها فيها تكون أعلى ، وأحيانا ضعف شهادة الرجل .. بل إن شهادتها تعتمد حيث لا تعتمد شهادة الرجل فى بعض هذه الميادين .

والذين يظنون أن آية سورة البقرة: (يا أيها الذين آمنوا إذا تداينته بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه الله فليكتب وليملل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولا يبخس منه شيئا فإن كان الذي عليه الحق سفيها أو ضعيفا أو لا يستطيع أن يمل هو فليملل وليه بالعدل واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر أو كبيرا إلى أجله ذلكم أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأدنى ألا ترتابوا إلا أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها وأشهدوا إذا تبايعتم ولا يضار كاتب ولا شهيد وإن تفعلوا فإنه فسوق بكم واتقوا الله ويعلمكم الله والله بكل شيء عليم \* وإن كنتم على سهر والم تجدوا كاتبا فرهان مقبوضة فإن أمن بعضكم بعضا فليؤد الذي اؤتمن أمانته وليتق الله ربه ولا تكتموا الشهادة ومن يكتمها فإنه آثم قلبه والله بما تعملون عليم ) (۱).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٢\_٢٨٢.

وهذه الآية \_ في نصها \_ استثناء : ( .. إلا أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها ) .

ثم إنها تستثنى من هذه الحالة الخاصة الإشهاد على البيوع ، فلا تقيدها بما قيدت به حالة هذا الدين الخاص .. ثم إنها تتحدث ، مخاطبة ، لصاحب الدين ، الذى يريد أن يستوثق لدينه الخاص هذا بأعلى درجات الاستيثاق .. ولا تخاطب الحاكم للقاضى للذى له أن يحكم بالبينة واليمين ، بصرف النظر عن جنس الشاهد وعدد الشهود الذين تقوم بهم البينة .. فالحاكم القاضى أن يحكم بشهادة رجلين .. أو امرأتين .. أو رجل وامرأة .. أو رجل واحدة .. طالما قامت البينة بهذه الشهادة ..

ومن يرد الاستزادة من الفقه الإسلامي في هذه القضية \_ التي يجهلها الكثيرون \_ فعليه أن يرجع إلى آراء شيخ الإسلام ابن تيمية [ ٦٦١ ـ ٢٦٣ ـ ١٢٦٨م] وتلميذه العظيم ابن قيم الجوزية العظيم ابن قيم الجوزية العظيم ابن قيم الجوزية الشرعية ] (١ . ففيه \_ وفق نص ابن تيمية \_ أن ماجاء عن شهادة المرأة في آية سورة البقرة ، ليس حصرا لطرق الشهادة وطرق الحكم التي يحكم بها الحاكم ، وإنما ذكر لنوعين من البينات في الطرق التي يحفظ بها الإنسان حقه .. فالآية نصيحة لهم وتعليم وإرشاد لما يحفظون به حقوقهم ، وما تحفظ به الحقوق شيء وما يحكم به الحاكم شيء ، فإن طرق الحكم أوسع من الشاهدين والمرأتين .

ولقد قال الإمام. أحمد بن حنبل [175هــ/٧٨٠ــ٥٥٥م] إن شهادة الرجل تعدل شهادة امرأتين فيما هو أكثر خبرة فيه، وأن شهادة المرأة تعدل

<sup>(</sup>۱) ص ۱۰۳\_۱۰۳ . تحقيق : د . جميل غازي ، طبعة القاهرة ۱۹۷۷م .

شهادة رجلين فيما هي أكثر خبرة فيه من الرجل .. فالباب مفتوح أمام الخبرة التي هي معيار درجة الشهادة ، فإذا تخلفت خبرة الرجل في الميدان تراجع مستوى شهادته فيه .. وإذا تقدمت وزادت خبرة المرأة في الميدان ارتفع مستوى شهادتها فيه .. وليس هناك في الفقه الإسلامي تعميم وإطلاق في هذا الموضوع ، إذ الشهادة سبيل للبينة التي يحكم الحاكم — القاصى بناء عليها ، بصرف النظر عن جنس الشهود وعددهم .

ولو فقه الداعون إلى تاريخية وتاريخانية آيات الأحكام في القرآن حقيقة هذه الأحكام التي توهموا الحاجة إلى تجاوزها فقالوا بتاريخيسة ووقتيسة معاني نصوصها القرآنية للأدركوا أن وقوف النص القرآني عند كليات وفلسفات وقواعد ونظريات التشريع ، مع ترك تفصيلات التشريع لاجتهادات الفقهاء ، هو الذي جعل أحكام القرآن الكريم في المعاملات فضلا على العبادات .. والقيم والأخلاق صالحة لكل زمان ومكان ، فكانت شليعته العبادات .. والقيم الشرائع السماوية ، دونما حاجة إلى هذه " التاريخية " التي استعاروها من الفكر الغربي ، دونما إدراك لخصوصية النص الإسلامي ، وتميز مسيرة الفقه الإسلامي والحضارة الإسلامية .. ولو أنهم فقهوا حقيقة الأمثلة التي توهموها دواعي لهذه التاريخية من مثل مسيرات المرأة ..

#### الشبهة السابعة والأربعون

## حول عصمة الرسول ﷺ وموقف القرآن من العصمة

هناك من لا يعترفون بأن الرسول معصوم عن الخطأ ، ويقدمون الأدلة على ذلك بسورة [ عبس وتولى ] وكذلك عندما جامل الرسول ﷺ ، زوجاته ، ونزلت الآية الكريمة التى تنهاه عن ذلك (١.هـ) .

#### الرد على الشبهة:

إن عصمة الرسول و السيال عصمة كل الرسل \_ عليهم السلم \_ يجب أن تفهم في نطاق مكانة الرسول .. ومهمة الرسالة .. فالرسول : بشر يُوحَى إليه .. أي أنه \_ مع بشريته \_ له خصوصية الاتصال بالسماء ، بواسطة الوحى .. ولذلك فإن هذه المهمة تقتضى صفات يصنعها الله على عينه فيمن يصطفيه ، كي تكون هناك مناسبة بين هذه الصفات وبين هذه المكانة والمهام الخاصة الموكولة إلى صاحبها .

والرسول مكلف بتبليغ الرسالة ، والدعوة إليها ، والجهاد في سبيل إقامتها وتطبيقها .. وله على الناس طاعة هي جزء من طاعة الله على الناس طاعة هي جزء من طاعة الله سبحانه وتعالى (أطيعوا الله وأطيعوا الرسول) (أ) (قل أطيعوا الله والرسول) والرسول) (أ) (قل إن كنتم تحبون والرسول) (أ) (قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله) (أ) ولذلك كانت عصمة الرسل فيما يبلغونه عن

<sup>(</sup>١) النساء : ٥٩ . (٢) آل عمران : ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) النساء : ٨٠ . (٤) آل عمران : ٣١ .

الله ضرورة من ضرورات صدقهم والثقة في هذا البلاغ الإلهى الذي اختيروا ليقوموا به بين الناس .. وبداهة العقل فضلاً عن النقل تحكم بأن مُرسْل الرسالة إذا لم يتخير الرسول الذي يضفى الصدق على رسالته ، كان عابثًا .. وهو ما يستحيل على الله ، الذي يصطفى من الناس رسلاً تؤهلهم العصمة لإضفاء الثقة والصدق على البلاغ الإلهى .. والحُجة على الناس بصدق هذا الذي يبلغون .

وفي التعبير عن إجماع الأمة على ضرورة العصمة للرسول فيما يبلغ عن الله ، يقول الإمام محمد عبده [٢٦٦ اـ٣٢٣ هـ/١٨٤٩ ــ ١٩٠٥م] عن عصمة الرسل \_ كل الرسل \_ : " .. ومن لوازم ذلك بالضرورة : وجوب الاعتقاد بعلو فطرتهم ، وصحة عقولهم ، وصدقهم في أقوالهم ، وأمانتهم في تبليغ ما عهد إليهم أن يبلغوه، وعصمتهم من كل ما يشوه السيرة البشرية، وسلامة أبدانهم مما تتبو عنه الأبصار وتنفر منه الأذواق السليمة ، وأنهم منز هون عما يضاد شيئًا من هذه الصفات ، وأن أرواحهم ممدودة من الجلال الإلهي بما لا يمكن معه لنفس إنسانية أن تسطو عليها سطوة روحانية .. إن من حكمة الصانع الحكيم \_ الذي أقام الإنسان على قاعدة الإرشاد والتعليم \_ أن يجعل من مر اتب الأنفس البشرية مرتبة يُعدُّ لها ، بمحض فضله ، بعض مَنْ يصطفيه من خلقه ، وهو أعلم حيث يجعل رسالته ، يمييزهم بالفطرة السليمة ، ويبلغ بأرواحهم من الكمال ما يليقون معــه للاستشـراق بـأنوار علمه ، والأمانة على مكنون سره ، مما لو انكشف لغير هم انكشافه لهم لفاضت له نفسه ، أو ذهبت بعقله جلالته وعظمته ، فيشرفون على الغيب بإذنه ، ويعلمون ما سيكون من شأن الناس فيه ، ويكونون في مراتبهم العلوية على نسبة من العالمين ، نهاية الشاهد وبداية الغائب ، فهم في الدنيا كأنهم ليسو من أهلها ، هم وفد الآخرة في لباس من ليس من سكانها .. أمــــا فيما عدا ذلك \_ [ أى الاتصال بالسماء والتبليغ عنها ] \_ فهم بشر يعتريهم ما يعترى سائر أفراده ، يأكلون ويشربون وينامون ويسهون وينسون فيم لا علاقة له بتبليغ الأحكام ، ويمرضون وتمتد إليهم أيدى الظلمة ، وينالهم الاضطهاد ، وقد يقتلون " (١) .

فالعصمة \_ كالمعجزة \_ ضرورة من ضرورات صدق الرسالة ، ومن مقتضيات حكمة من أرسل الرسل \_ عليهم السلام \_ ..

وإذا كان الرسول \_ كبشر \_ يجوز على جسده ما يجوز على أجساد البشر .. وإذا كان الرسول كمجتهد قد كان يمسارس الاجتهاد والشورى وإعمال العقل والفكر والاختيار بين البدائل في مناطق وميادين الاجتهاد التي لم ينزل فيها وحى إلهى .. فإنه معصوم في مناطق وميادين التبليغ عن الله ينزل فيها وحى الهي .. فإنه معصوم في مناطق وميادين التبليغ عن الله الحق والصواب أو اختيار غير الأولى في مناطق وميادين التبليغ عن الله لتطرق الشك إلى صلب الرسالة والوحى والبلاغ ، بل وإلى حكمة من اصطفاه وأرسله ليكون حُجة على الناس .. كذلك كانت العصمة صفة أصيلة وشرطًا ضروريًا من شروط رسالة جميع الرسل \_ عليهم السلام \_ .. فالرسول في هذا النطاق \_ نطاق التبليغ عن الله \_ (وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحي يوحى ) (٢) . وبلاغة ما هو بقول بشر ، ولذلك كانت طاعته فيه طاعة لله ، وبغير العصمة لا يتأتى له هذا المقام .

أما اجتهادات الرسول ﷺ فيما لا وحى فيه ، والتى هى ثمرة لإعمالــــه لعقله وقدراته وملكاته البشرية ، فلقد كانت تصادف الصواب والأولى ، كما

<sup>(</sup>۱) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] ج٢ ص ٤١٥ ، ٢١٦ ، ٤٢٠ . دراســـة وتحقيـــق : د . محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م .

<sup>(</sup>٢) النجم :٣٠\_٤ .

كان يجوز عليها غير ذلك .. ومن هنا رأينا كيف كان الصحابة ، رضوان الله عليهم في كثير من المواطن وبإزاء كثير من مواقف وقرارات وآراء واجتهادات الرسول عليه يسألونه \_ قبل الإدلاء بمساهماتهم في الرأى \_ هذا السؤال الذي شاع في السنة والسيرة:

" يا رسول الله ، أهو الوحى ؟ أم الرأى والمشورة ؟ .. "

فإن قال: إنه الوحى. كان منهم السمع والطاعة له، لأن طاعته هنا هي طاعة لله .. وهم يسلمون الوجه لله حتى ولو خفيت الحكمة من هذا الأمر عن عقولهم، لأن علم الله .. مصدر الوحى .. مطلق وكلى ومحيط، بينما علمهم نسبى، قد تخفى عليه الحكمة التى لا يعلمها إلا الله .. أما إن قال الهم الرسول .. جوابًا عن سؤالهم .. : إنه الرأى والمشورة .. فإنهم يجتهدون، ويشيرون، ويصوبون .. لأنه عله هنا ليس معصومًا، وإنما هو واحد مسن المقدمين في الشورى والاجتهاد .. ويوقائع نزوله عن اجتهاده إلى اجتهادات الصحابة كثيرة ومتناثرة في كتب السنة ومصاذر السيرة النبويسة .. في مكان القتال يوم غزوة بدر .. وفي الموقف من أسراها .. وفي مكان القتال يوم موقعة أحد .. وفي مصالحة بعض الأحزاب يوم الخندق .. إلخ .. إلخ . ولأن الرسول على قد أراد الله له أن يكون القدوة والأسوة للأمة ( لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر

وحتى لا يقتدى الناس باجتهاد نبوى لم يصادف الأولى ، كـان نـزول الوحى لتصويب اجتهاداته التى لم تصادف الأولى ، بل وعتابه \_ أحيانًا \_ على بعض هذه الاجتهادات والاختيارات من مثل : (عبس وتولى \* أن

الله كثب ً (١) .

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٢١.

جاءه الأعمى \* وما يدريك لعله يزكى \* أو يذكر فتنفعه الذكرى \* أما من استغنى \* فأنت له تصدى \* وما عليك ألا يزكى \* وأما من جاءك يسعى \* وهو يخشى \* فأنت عنه تلهى ) (1) . ومن مثل : (يا أيها النبى لم تحسرم ما أحل الله لك تبتغى مرضاة أزواجك والله غفور رحيم \* قد فرض الله لك تحلة أيماتكم والله مولاكم وهو العليم الحكيم \* وإذ أسر النبى إلى بعض أزواجه حديثًا فلما نبأت به وأظهره الله عليه عرق بعضه وأعسرض عن بعض فلما نبأها به قالت من أنبأك هذا قال نبائى العليم الخبير ) (٢) . ومن مثل : (ما كان لنبى أن يكون له أسرى حتى يثخن في الأرض تريدون عرض الدنيا والله يريد الآخرة والله عزيز حكيم \* لولا كتاب من الله سبق لمسكم فيما أخذتم عذاب عظيم ) (١) .

وغيرها من مواطن التصويب الإلهى للاجتهادات النبوية فيما لم يسبق فيه وحى ، وذلك حتى لا يتأسى الناس بهذه الاجتهادات المخالفة للأولى .

<sup>(</sup>۱) عبس : ۱ــ۱ .

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٢٧\_٨٦ .

#### الشبهة الثامنة والأربعون

## دعوى: خلو الكتب السابقة من البشارة برسول الإسلام

زعموا أن محمداً \_ ﷺ \_ ليس برسول . وبنوا هذا الزعم على أربع شعب هي :

١- إن العهد والنبوة والكتاب محصورة في نسل إسحق لا إسماعيل . ؟!

٢ إن محمداً \_ ﷺ \_ لم يأت بمعجزات .؟!

٣ إن القرآن من نوادر الأعمال الإنسانية ، فليس هو معجزاً (١) .؟!

٤ إن الكتب السابقة \_\_ التوراة وملحقاتها والأناجيل \_ خلت من البشارة
 برسول الإسلام .؟!

#### الرد على الشبهة:

ولكن قبل أن نواجهها مواجهة مباشرة أريد أن أقدم كلمة موجزة بين يدى هذه المواجهة ، رأيت أن تقديمها من أوجب الواجبات في هذا المجال .

#### وجود " البشارات " وعدمها سواء ..؟

أجل: إن وجود البشارات وعدمها في الكتب المشار إليها آنفا سواء، وجودها مثل عدمها، وعدمها مثل وجودها. فرسالة رسول الإسلم لليست في حاجة إلى دليل يقام عليها من خارجها، بحيث إذا لم يوجد ذلك الدليل " الخارجي " بطلت لل سمح الله للوسالة ؛ فهي رسالة دليلها فيها، ووجود البشارات بها في كتب متقدمة للوسالة عليها لا يضيف إليها جديداً، وعدم وجود تلك البشارات لا ينال منها شيئاً قط.

<sup>(</sup>١) رددنا على هذه الادعاءات في " الإسلام في مواجهة الاستشراق في العالم " مرجع سبق ذكره .

فهي حقيقة قائمة بذاتها لها سلطانها الغني عما سواها . ودليلها قائم خالد صالح للفحص في كل زمان ومكان ، باق بقاء رسالته أبد الدهر أشرق ولـم بغب ، ظهر ولم يختف ، قوى ولم يضعف . علا ولم يهبط ، إنه دليل صدق الأنساء كلهم . فكل الأنبياء مضوا ولم يبق من أدلة صدقهم إلا ما جاء في هذا الدليل " القرآن العظيم " حيث شهد لهم بالصدق والوفاء وأنهم رسل الله المكرمون ..

فلا بظنن أحدُ أننا حبن نتحدث عن بشار ات الكتب السابقة برسول الإسلام إنما نتلمس أدلة نحن في حاجة إليها لإثبات صدق رسول الإسلام في دعواه الرسالة . فرسول الإسلام ليس في حاجة إلى " تلك البشارات " حتى ولو سلم لنا الخصوم بوجودها فله من أدلة الصدق ما لم يحظ به رسول غيره.

وستعالج البشارة به ﷺ على قسمين :

١- بشاراته (هله) في التوراة .

٢- بشاراته ( لله عنى الإنجيل .

### أولاً: البشارات في التوراة

تعددت البشارات برسول الإسلام في التوراة وملحقاتها ، ولكن اليهود أزالوا عنها كل معنى صريح ، وصيروها نصوصاً احتمالية تسمح لهم بصرفها عنه 🗕 ﷺ ــ ومع هذا فقد بقيت بعد تعديلها وتحريفها قوية الدلالـــة على معناها " الأصلى " من حملها على رسول الإسلام \_ على \_ لأن حملها على غيره متعذر أو متعسر أو محال .

فهي أشبه ما تكون برسالة مغلقة مُحى " عنوانها " ولكن صاحب الرسالة قادر \_ بعد فضها \_ أن يثبت اختصاصها به ، لأن الكلام " الداخلي " الذي فيها يقطع بأنها "له " دون سواه ؛ لما فيها من " قرائن " وبينات واضحة ونعرض \_ فيما يلى \_ بعضاً منها:

\_1\_

" وهذه هي البركة التي بارك بها موسى رجل الله بني إسرائيل قبل مونه".

فقال:

"جاء الرب من سيناء ، وأشرق لهم من ساعير ، وتلألأ من جبل فار ان " (١) . في هذا النص إشارة إلى ثلاث نبو ات :

<sup>(</sup>۱) سفر النثنية : الإصحاح (٣٣) الفقرات (١-٢) . ٣٢١

الأولى: نبوة موسى عليه السلام التي تلقاها على جبل سيناء .

الثانية : نبوة عيسى عليه السلام وساعير هي قرية مجاورة لبيت المقدس ، حيث تلقى عيسى عليه السلام أمر رسالته .

الثالثة: نبوة محمد (ه) وجبل فاران هو المكان الذى تلقى فيه عليه المثالثة المكرمة والسلام \_ أول ما نزل عليه من الوحى وفاران هى مكة المكرمة مولد ومنشأ ومبعث محمد (ه) .

وهذه العبارة ــ مرة أخرى ــ تضمنت خبراً وبشارتين : فالخبر هو تذكير موسى بفضل الله عليه حيث أرسله اليهم رسولاً . والبشارتان :

الأولى: خاصة بعيسى عليه السلام . والثانية خاصة بمحمد ( الله عليه السلام . والثانية خاصة بمحمد الله السلام .

وموقف اليهود منهما النفى : فلا الأولى بشارة بعيسى ابن مريم ولا الثانية بشارة برسول الإسلام .

أما موقف النصارى فإن النفى \_ عندهم \_ خاص ببشارة رسول الإسلام . ولهم فى ذلك مغالطات عجيبة ، حيث قالوا إن "فاران " هى "إيلات "وليست مكة . وأجمع على هذا "الباطل "واضعو كتاب : قاموس الكتاب المقدس . وهدفهم منه واضح إذ لو سلّمُوا بأن "فاران "هي مكة المكرمة ، للزمهم إما التصديق برسالة رسول الإسلام ، وهذا عندهم قطع الرقاب أسهل عليهم من الإذعان له .. ؟! ، أو يلزمهم مخالفة كتابهم المقدس ، ولم يقتصر ورود ذكر "فاران "على هذا الموضع من كتب العهد القديم ، فقد ورد فى قصة إسماعيل عليه السلام مع أمه هاجر حيث تقول التوراة : إن إبراهيم عليه السلام استجاب لسارة بعد ولادة هاجر ابنها إسماعيل وطردها هى وابنها فنزلت وسكنت فى "برية فاران " (1). على أنه السماعيل وطردها هى وابنها فنزلت وسكنت فى "برية فاران " (1). على أنه

يلزم من دعوى واضعى قاموس الكتاب المقدس من تفسير هم فاران بايلات أن الكذب باعترافهم وارد فى التوراة ، لأنه لم يبعث نبى من " إيلات " حتى تكون البشارة صادقة ، ومستحيل أن يكون هو عيسى عليه السلام ؛ لأن العبارة تتحدث عن بدء الرسالات وعيسى تلقى الإنجيل بساعير وليس بإيلات .

فليست " فاران " إلا " مكة المكرمة " وباعتراف الكثير منهم ، وجبل فاران هو جبل " النور " الذى به غار حراء ، الذى تلقى فيه رسول الإسلام ( الله على ال

وهجرة إسماعيل وأمه هاجر إلى مكة المكرمة " فاران " أشهر من الشمس .

وترتيب الأحداث الثلاثة في العبارة المذكورة:

جاء من سيناء

وأشرق من ساعير

وتلألأ من فاران . هذا الترتيب الزمنى دليل ثالث على أن "تلألأ من جبل فاران " تبشير قطعى برسول الإسلام (ﷺ) .

وفى بعض " النسخ " كانت العبارة : " واستعلن من جبل فاران " بدل " تلألأ " .

وأياً كان اللفظ فإن " تلألاً " و " استعلن " أقوى دلالة من " جاء " و " أشرق " وقوة الدلالة هنا ترجع إلى " المدلولات " الثلاثة . فالإشراق جزء من مفهوم " المجئ " وهكذا كانت رسالة عيسى بالنسبة لرسالة موسى (عليهما السلام) .

<sup>(</sup>١) سفر التكوين (٢١ – ٢١) .

أما تلألأ واستعلن فهـذا هـو واقع الإسلام ، رسولا ورسالة وأمـة ، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها .

هذه المغالطة (فاران هي إيلات) لها مثيل حيث ترعم التوراة أن هاجرأم إسماعيل عندما أجهدها العطس هي وابنها إسماعيل بعد أن طردا من وجه "سارة "طلبت الماء فلم تجده إلا بعد أن لقيا ملاك "الرب "في المكان المعروف الآن "ببئر سبع "؟! وأنها سميت بذلك لذلك ..؟! وكما كذبت فاران دعوى "إيلات "كذبت "زمزم الطهور "دعوى "بئر سبع "؟ وستظل فاران حكة المكرمة وزمزم الطهور "عملاقين "تحطم على صخورهما كل مزاعم الحقد والهوى .

#### \_ 7 \_

ويجئ نص آخر فى التوراة لا محمل له إلا البشارة برسول الإسلام (ﷺ) مهما غالط المغالطون . وهو قول الله لموسى حسب ما تروى التوراة :

" أقيم لهم نبياً من وسط إخوتهم مثلك ، وأجعل كلامى فى فمه فيكلمهم بكل ما أوصيه به ، ويكون أن الإنسان الذى لا يسمع لكلامى الذى يتكلم به باسمى أنا أطالبه " (١) .

حدث هذا حسب روايات التوراة وعداً من الله لموسى فى آخر عهده بالرسالة ، وكان يهمه أمر بنى إسرائيل من بعده ، فأعلمه الله حسب هذه الرواية التوراتية لله أنه سيبعث فيهم رسولا مثل موسى عليه السلام .

ولقوة دلالة النص على نبوة محمد (هل) فقد وقف أهل الكتابين \_ اليهود والنصارى \_ موقفين مختلفين هدفهما واحد ، وهو أن النص ليس بشارة برسول الإسلام .

#### أما اليهود فلهم فيه رأيان:

الأول: أن العبارة نفسها ليست خبراً بل هى نفى ، ويقدرون قبل الفعل " أقيم " همزة استفهام يكون الاستفهام معها " إنكارياً " وتقدير النص عندهم هكذا " أأقيم لهم نبياً من وسط إخوتهم مثلك ..؟!

<sup>(</sup>١) سفر التثنية : الإصحاح (١٨) الفقرات (١٨ ــ ١٩).

ويكون المعنى عليه : كيف أقيم لهم نبياً من وسط إخوتهم ؟ أى لا أفعل هذا .

## بطلان هذا الرأى

وهـذا الرأى باطل وان نذهـب فى بيان بطلانه إلى أكثر مـن كـلام التوراة نفسها . وذلك ؛ لأنه لو كان النص كما ذكروا بهمزة استفهام إنكارى محذوفة هى فى قوة المذكور لكان الكلام نفياً فعلاً .. ولو كان الكلام نفياً لما صحح أن يعطف عليه قوله بعد ذلك :

" ويكون أن الإنسان الذى لا يسمع لكلامى الذى يتكلم به باسمى أنا أطالبه " ؟! فهذا المقطع إثبات قطعاً فهو مرتب على إقامة النبى الذى وعد به المقطع الذى قبله . فدل هذا " العطف " على أن المقطع السابق وعد خبرى ثابت لا نفى . ويترتب على ذلك بطلان القصول الذاهسب إلى تقدير الاستفهام ..؟!

الثانى: وقد أحس اليه ود ببطلان القول بالاستفهام فاحتاطوا للأمر وقالوا لا مانع أن يكون النص خبراً ووعداً مثبتاً ، ولكنه ليس المقصود به عيسى ابن مريم عليه السلام ولا محمد بن عبد الله رسول الإسلام (ﷺ) ، بل المراد به نبى من أنبياء إسرائيل يوشع بن نون فتى موسى ، أو صموئيل ..؟!

#### موقف النصارى:

أما النصارى فيحملون البشارة فى النص على عيسى عليه السلام وينفون أن يكون المراد بها رسول الإسلام (ﷺ) ، وقد علمنا قبلا أن اليهود ينفون أن تكون لعيسى عليه السلام .

وللنصارى مغالطات عجيبة فى ذلك إذ يقولون إن النبى الموعود به ليس من بنى إسماعيل بل من بنى إسرائيل . ومحمد إسماعيلى فكيف يرسل الله إلى بنى إسرائيل رجلاً ليس منهم .؟! كما قالوا إن موسى أتى بمعجزات

ومحمد لم يأت بمعجزات فكيف يكون مثله . وقد رددنا على هذه الفرية فيما تقدم .

#### الحق الذي لا جدال فيه:

والواقع أن كل ما ذهب إليه اليهود والنصارى باطل . باطل . ولن نذهب في بيان بطلانه إلى أبعد من دلالة النص المتنازع عليه نفسه . أما الحق الذي لا جدال فيه فإن هذا النص ليس له محمل مقبول إلا البشارة برسول الإسلام (ﷺ) وإليكم البيان :

إن النص المتنازع عليه يقيد البشارة بالنبى الموعود به فيه بشرطين : أحدهما : أنه من وسط إخوة بنى إسرائيل .

وثاتيهما: أنه مثل موسى عليه السلام صاحب شريعة وجهاد لأعداء الله وهذان الشرطان لا وجود لهما لا في يوشع بن نون ، ولا في صموئيل كما يدعى اليهود في أحد قوليهم .

ولا في عيسى عليه السلام كما يدعى النصارى .

أما انتفاء الشرط الأول فلأن يوشع وصموئيل وعيسى من بنى إسرائيل وليسو من وسط إخوة بنى إسرائيل . ولو كان المراد واحداً منهم لقال فى الوعد : أقيم لهم نبياً منهم .. ؟! هذا هو منهج الوحى فى مثل هذه الأمور كما قال فى شأن النبى الله :

( هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم ... ) (١) . وكما جاء على لسان إبراهيم وإسماعيل (عليهما السلام ) ( ربنا وابعث فيهم رسولاً منهم ... ) (٢) .

وأما انتفاء الشرط الثاني ، فلأن : لا صموئيل ولا يوشع ولا عيسي ابن مريم كانوا مثل " موسى " عليه السلام .

<sup>(</sup>١) الجمعة : ٢ .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٢٩.

فموسى كان صاحب شريعة ، ويوشع وصموئيل وعيسى وجميع الرسل الذين جاءوا بعد موسى عليه السلام من بنى إسرائيل لم يكن واحداً منهم صاحب شريعة ، وإنما كانوا على شريعة موسى عليه السلام . وحتى عيسى ما جاء بشريعة ولكن جاء متمماً ومعدلاً فشريعة موسى هى الأصل . إن عيسى كان مذكراً لبنى إسرائيل ومجدداً الدعوة إلى الله على هدى من شريعة موسى عليه السلام !! فالمثلية بين هؤلاء \_ وهى أحد شرطى البشارة \_ وبين موسى عليه السلام لا وجود لها . ؟!

# الشرطان متحققان في رسول الإسلام (職)

وبنفس القوة والوضوح اللذين انتفى الشرطان بهما عمن ذكروا من الأنبياء ثبت ذلك الشرطان لمحمد بن عبد الله (織):

فهو من نسل إسماعيل ، وإسماعيل أخو إسحق ، الذى هو أبو يعقوب المسمى إسرائيل . فهو من وسط إخوة بنى إسرائيل . بنو عمومتهم وليس من إسرائيل نفسها . وبهذا تحقق الشرط الأول من شرطى البشارة :

ومحمد \_ عليه الصلاة والسلام \_ صاحب شريعة جليلة الشأن لها سلطانها الخاص بها \_ جمعت فأوعت \_ مثلما كان موسى \_ أكبر رسل بنى إسرائيل \_ صاحب شريعة مستقلة كانت لها منزلتها التى لم تضارع فيما قبل من بدء عهد الرسالات إلى مبعث عيسى عليه السلام .

وبهذا يتحقق الشرط الثانى من شرطى البشارة وهـو " المثليـه " بـين موسى ومحمد (عليهما صلوات الله وسلامه)، فعلى القارئ أن يتأمل تـم يحكم.

#### \_ " \_

فى المزامير المنسوبة إلى داود عليه السلام وردت كثير من العبارات التى لا يصح حمل معناها إلا على رسول الإسلام . ومن ذلك قول داود كما تروى التوراة :

#### \_1\_

" أنت أبرع جمالاً من بنى البشر . انسكبت النعمة على شفتيك، لذلك باركك الله إلى الأبد . تقلد سيفك على فخذك أيها الجبار ، جلالك وبهاؤك .

وبجلالك اقتحم . اركب من أجل الحق والدعة .. بتلك المسنونة في قلب أعداء الملك \_ يعنى الله \_ شعوب تحتك يسقطون .. من أجل ذلك مسحك الله إلهك بدهن الابتهاج أكثر من رفقائك " (١) .

#### \_ **ب** \_

اسمعى يانيت وأميلى أذنك ، وانسى شعبك وبيت أبيك ، فيشتهى الملك الملك حسنك ؛ لأنه هو سيدك فاسجدى له . وبنت صور أغنى الشعوب تترضى وجهك بهدية . كلها مجد ابنة الملك فى خدرها . منسوجة بذهب ملابسها مطرزة ، تحضر إلى الملك فى إثرها عذارى صاحباتها مقدمات إليك يحضرن بفرح وابتهاج يدخلن إلى قصر الملك ، عوضاً عن آبائك يكون بنوك نقيمهم رؤساء فى كل الأرض اذكر اسمك فى كل دور فدور من أجل ذلك تحمدك الشعوب إلى الدهر والآبد "

## وقفة مع هذا الكلام

فى المقطع الأول (أ) لا تنطبق الأوصاف التى ذكرها داود إلا على رسول الإسلام (ﷺ). فهو الذى قاتل بسيفه فى سبيل الله وسقطت أمامه شعوب عظيمة كالفرس والروم.

وهو الممسوح بالبركة أكثر من رفقائه الأنبياء ؛ لأنه خاتم النبيسين ، ورسالته عامة خالدة ( وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ) (7).

ولم يترك رسول هدى وبيانا مثلما ترك رسول الإسلام في القرآن الحكيم، وفي أحاديثه وتوجيهاته، التي بلغت مئات الآلاف، وتعددت المصادر التي سجلتها، وفيها من روائع البيان، وصفاء الألفاظ، وشرف المعاني ما ليس في غيرها.

أما المقطع الثانى (ب) فهو أوصاف للكعبة الشريفة . فهى التى تترضاها الأمم بالهدايا . وهى ذات الملابس المنسوجة بالذهب والمطرزة ، وهى التى يذكر اسمها فى كل دور فدور وتأتيها قوافل" الحجيج "رجالاً ونساءً من كل مكان فيدخل الجميع فى "قصر الملك " ويحمدها الناس إلى

<sup>(</sup>١) المزمور (٤٥) الفقرات (٢ ــ ١٧ ) مع الحذف اليسير .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء : ١٠٧ .

الأبد ؛ لأن الرسالة المرتبطة بها رسالة عامة : لكل شعوب الأرض الإنسس والجن . بل والملائكة . وفي مواسم الحج يأتيها القاصدون من جميع بقاع الأرض مسلمين ، ورعايا مسلمين من بلاد ليست مسلمة .

خالدة: لم ينته العمل بها بوفاة رسولها ، كما هو الحال فيما تقدم . وإنما هى دين الله إلى الأبد الأبيد .

- ٤-

وأشعيا وسفره من أطول أسفار العهد القديم ملئ بالإشارات الواضحة التي تبشر برسول الإسلام (ه) ، ولولا المنهج الذي أخذنا به هنا وهو عدم التطويل لذكرنا من ذلك الكثير ؛ ولذا فإننا نكتفى بهذا المقطع لدلالته القوية على ما نقول :

" قومى استنيرى ؛ لأنه قد جاء نورك ، ومجد الرب أشرق عليك .. لأنه ها هى الظلمة تغطى الأرض والظلام النامس الأمم . أما عليك فيشرق الرب ، ومجده عليك يرى . فتسير الأمم فى نورك ، والملوك فى ضياء إشراقك .

ارفعى عينيك حواليك وانظرى . قد اجتمعوا كلهم جاعوا إليك . ياتى بنوك من بعيد ، وتحمل بناتك على الأيدى ، حينئذ تنظرين وتنيرين ويخف قالبك ويتسع ؛ لأنه تحول إليك ثروة البحر ، ويأتى إليك غنى الأمم تغطيك كثرة الجمال بكران مديان ، وعيفة كلها تأتى من شبا . تحمل ذهبا ولبانا ، وتبشر بتسابيح الرب . كل غنم قيدار تجتمع إليك . كباش نبايوت تخدمك تصعد مقبولة على مذبحى ، وأزين بيت جمالى .

من هؤلاء الطائرون كسحاب وكالحمام إلى بيوتها . إن الجزائسر تنتظرنى وسفن ترشيش في الأول لتأتى من بعيد ، وفضتهم وذهبهم معهم لا سم الرب إلهك (١) .

<sup>(</sup>١) مكان النقط هنا كلام لم نذكره هو " قدوس إسرائيل لأنه مجدك " ؟! وهذا مقطع مضاف بكل تأكيد والهدف منه صرف الكلام عن معناه الظاهر !!

وبنو الغريب يبنون أسوارك ، وملوكهم يخدمونك .. وتفتح أبوابك دائما نهاراً وليلاً لا تغلق ، ليؤتى إليك بغنى الأمم وتقاد ملوكهم ٠٠٠ (١) .

#### دلالة هذه النصوص:

بلا أدنى ريب فإن هذا الكلام المنسوب إلى أشعيا وصف لمكة المكرمة وكعبتها الشامخة .

فالمقطع الأول إنما هو حديث عن موسم الحج المبارك فيه يجتمع بنوها حولها من كل مكان وفيه لمحة قوية جداً إلى نحر الهدى صبيحة العيد . ألم يشر النص إلى غنم قيدار ، وقيدار هوولد إسماعيل عليه السلام الذى تشعبت منه قبائل العرب . ثم ألم ينص على المذبح الذى تنحر عليه الذبائح ؟ كما أشار النص ثلاث إشارات تعد من أوصبح الأدلة على أن المراد بهذا النص مكة المكرمة . وتلك الإشارات هي طرق حضور الحجاج إليها . ففي القديم كانت وسائل النقل : ركوب الجمال . ثم السفن . أما في العصر الحديث فقد جدت وسيلة النقل الجوى " الطائرات " وبشارة أشعيا تضمنت هذه الوسائل الثلاث على النحو الآتى :

- ١- الجمال ، قال فيها : تغطيك كثرة الجمال .؟!
- ٢- السفن ، قال فيها : وسفن ترشيش تأتى ببنيك من بعيد ؟!
- ۳- النقل الجوى ، وفيه يقول : من هؤلاء الطائرون كسحاب وكالحمام إلى بيوتها. ؟!!

أليس هذا أوضح من الشمس في كبد السماء .

على أن النص ملئ بعد ذلك بالدقائق والأسرار ، ومنها أن مكة مفتوحة الأبواب ليلاً ونهاراً لكل قادم في حج أو عمرة .. ؟!

<sup>(</sup>١) سفر أشعياء الإصحاح (٦٠) الفقرات (٤-١٢) مع حذف يسير .

ومنها أن خيرات الأمم تجبى إليها من كل مكان ، والقرآن يقرر هذا المعنى في قول الله تعالى :

﴿ أُولِم نمكن لهم حرما آمنا يجبى إليه تمرات كل شيء ﴾ (١) .

ومنها أن بنى الغريب (يعنى غير العرب) يبنون أسوارها . وكم مسن الأيدى العاملة الآن ، وذوى الخبرات يعملون فيها ويشيدون قلاعها فوق الأرض وتحت الأرض ومنها أنه ما من عاصمة من عواصم العالم إلا دخلت في محنة من أهلها أو من غير أهلها إلا هذه " العاصمة المقدسة " فظلت بمأمن من غارات الغائرين وكيد الكائدين ، ومثلها المدينة المنورة .

ومنها كثرة الثروات التى من الله بها عليها . أليس البترول من ثروات البحر العظمى التى تفجرت أرض الحجاز وشبه الجزيرة منه عيوناً دفاقة بمعدل لم تصل إليه أمة من الأمم . أضف إلى ذلك سبائك الذهب والفضة .

والحديث عن مكة المكرمة حديث عن رسول الإسلام ؛ لأن مجدها لـم يأت إلا على يدى بعثته (ﷺ) .

هذه الحقائق لا تقبل الجدل . ومع هذا فإن أهل الكتاب (وخاصة اليهود) يحملون هذه الأوصاف على مدينة "صهيون " ولهذا فإنهم عمدوا إلى النص وعدلوه ليصلح لهذا الزعم .

ولكننا نضع الأمر بين يدى المنصفين من كل ملة . أهذه الأوصاف يمكن أن تطلق على مدينة "صهيون " .

لقد خرب "بيت الرب " في القدس مراراً وتعرض لأعمال شنيعة على كل العصور . أما الكعبة الشريفة والمسجد الحرام فلم يصل أحد اليهما بسوء ، ثم أين ثروات البحر والبر التي تجبى إلى تلك المدينة وأهلها ( إلى الآن ) يعيشون عالة على صدقات الأمم .

و أين هي المواكب التي تأتي إليها براً وبحراً وجَـواً ، وهـل أبوابهـا مفتوحة ليلاً ونهاراً ، وأين هم بنوها الذين اجتمعوا حولها .

<sup>(</sup>١) القصيص : ٥٧ .

وما صلة غنم قيدار وكباش مدين بها . وأين هو التسبيح الذي يشــق عنــان السماء منها .. وأين .. وأين ..؟

إن هذه المغالطات لا تثبت أمام قوة الحق ، ونحن يكفينا أن نقيم هذه الأدلة من كتبهم على صدق الدعوى ، ولا يهمنا أن يذعن القوم لما نقول فحسبك من خصمك أن تثبت باطل ما يدعيه أمام الحق الذي تدافع عنه . والفاصل بيننا \_ في النهاية \_ هو الله الذي لا يُبدل القول لديه .

وتنسب التوراة إلى نبي يدعى "حبقوق " من أنبياء العهد القديم ، ولــه سفر صغير قوامه ثلاثة إصحاحات . تنسب إليه التوراة نصوصاً كان يصلي بها . تضمنها الإصحاح الثالث من سفره . وهذا الإصحاح يكاد يكون كله بشارة برسول الإسلام (ه) . وإليكم مقاطع منه : " الله جاء من تيمان ، والقدوس من جبل فاران \_ سلاه \_ جلالــه عطـــى الســماوات . والأرض امتلأت من تسبيحه وكان لمعان كالنور له من يديه شعاع ، وهناك اســـتتار قدر ته .

قدامه ذهب الوبأ . وعند رجليه خرجت الحمى . وقف وقاس الأرض ، نظر فرجف الأمم ودكت الجبال الدهرية ، وخسفت آكام القوم .

يسخط دست الأمم ، خرجت لخلاص شعبك ٠٠٠ سحقت رأس بيت الشرير معرياً الأساس حتى العنق ٠٠٠ سلكت البحر بخيلك ..(١).

## دلالات هذه الإشارات:

لا يستطيع عاقل عالم بتاريخ الرسالات ومعانى التراكيب أن يصرف هذه النصوص على غير البشارة برسول الإسلام ﷺ. فالجهتان المذكورتان في مطلع هذا المقطع وهما : تيمان : يعني اليمن ، وجبل فاران : يعني جبل النور الذي بمكة المكرمة التي هي فاران . هاتان الجهتان عربيتان . وهما

<sup>(</sup>١) (٣ \_٣ \_١٥) مع الحذف .

رِمز لشبه الجزيرة العربية التي كانت مسرحاً أولياً لرسالة محمد على .

فليس المراد إذن نبياً من بنى إسرائيل ؛ لأنه معلوم أن رسل بنى إسرائيل كانت تأتى من جهة الشام شمالاً . لا من جهة بلاد العرب . وهذه البشارة أتت مؤكدة للبشارة المماثلة ، التى تقدم ذكرها من سفر التثنية ، وقد ذكرت أن الله : تلألا أو استعلن من جبل فاران .

بيد أن بشارة التثنية شمات الإخبار بمقدم موسى عليه السلام والتبسير بعيسى عليه السلام وبمحمد (ق) أما بشمارة حبقوق فهى خاصة برسول الإسلام (ق). ولو لم يكن في كلام حبقوق إلا هذا "التحديد "لكان ذلك كافياً في اختصاص بشارته برسول الإسلام (ق)ومع هذا فقد اشتمل كلام حبقوق على دلائل أخرى ذات مغزى:

منها: الإشارة إلى كثرة التسبيح حتى امتلأت منه الأرض .. ؟!

ومنها: دكه (ﷺ) لعروش الظلم والطغيان وقهر الممالك الجائرة .

ومنها: أن خُيل جيوشه ركبت البحر ، وهذا لم يحدث إلا في ظل رسالة الإسلام .

على أنْ كلام حبقوق ملئ بالرمز والإشارات مما يفيدنا في هذا المجال ولكننا نتجاوزه لأمرين :

أحدهما: أن في الإشارات الصريحة غناء عنها .

وثانيهما : عدم التطويل ... هنا ... كما اتفقنا .

# بشاراته ﷺ في العهد الجديد

تلك البشارات تعلن أحياناً في صورة الوعد بملكوت الله أو ملكوت السماوات . وأحيانا أخرى بالروح القدس . ومرات باسم المعرزى أو الفارقليط ، وهي كلمة يونانية سيأتي فيما بعد معناها ، تلك هي صورة البشارات في الأناجيل في صيغها المعروفة الآن .

-\-

ففى إنجيل متى وردت هذه العبارة مسندة إلى يحيى عليه السلام المسمى في الأناجيل: يوحنا المعمدان. وفيها يقول: "توبوا ؛ لأنه قد اقترب ملكوت السماوات " (١).

<sup>(</sup>١) الإصحاح (٣) الفقرة (٢) . - ٢٣٣-

فمن هو ملكوت السماوات الذي بشر به يحيى ؟! هل هو عيسى عليه السلام \_ كما يقول النصاري ..؟!

هذا احتمال .. ولكن متّى نفسه يدفعه حيث روى عن عيسى عليه السلام نفس العبارة : " توبوا ؛ لأنه قد اقترب ملكوت السماوات " (١) .

فلو كان المراد بملكوت السماوات \_ هذه \_ عيسى عليه السلام لما وردت هذه " البشارة " على لسان عيسى ؛ إذ كيف يبشر بنفسه ، وهو قائم موجود ، والبشارة لا تكون إلا بشئ محبوب سيأتى ، كما أن الإنذار \_ قسيمه \_ لا يكون إلا بشىء " مكروه " قد يقع . فكلاهما : التبشير والإندار \_ أمران مستقبلان .

إن ورود هذه العبارة عن عيسى نفسه تخصيص لذلك العموم المستفاد من عبارة يحيى عليهما السلام . فدل ذلك على أن المراد بملكوت السماوات رسول آخر غير عيسى . ولم يأت بعد عيسى \_ باعتراف الجميع \_ رسول غير رسول الإسلام ( ) .

فدل ذلك على أنه هو المراد بملكوت السماوات في عبارة عيسى عليه السلام قولاً واحداً وباحتمال أرجح في عبارة يحيى ،إذ لا مانع عندنا \_ أن يكون يحيى عليه السلام قد بشر بها بعيسى عليه السلام .

أما بشارة عيسى فلا موضع لها إلا الحمل ــ القطعى ــ على رسول الإسلام ( ﷺ ) .

وفى صيغة الصلاة التى علمها المسيح لتلاميذه \_ كما يروى مَتَّى نفسه \_ بشارة أخرى بنبى الإسلام . وهذا هو نص مَتَّى فى هذا " فصلوا أنتم هكذا : أبانا الذى فى السماوات ليتقدس اسمك ليأت ملكوتك " (٢) .

ووردت هذه الصيغة في إنجيل لوقا هكذا:

" متى صليتم فقولوا: أبانا الذى فى السماوات ليتقدس اسمك ليأت ملكوتك .. " (٣) .

<sup>(</sup>١) الإصحاح (٤) الفقرة (١٧) .

<sup>(</sup>٢) الإصحاح (٦) الفقرة (٩-١٠) .

<sup>(</sup>٣) الإصحاح (١١) الفقرة (٢).

ويذكر لوقا أن المسيح جمع تلاميذه ، وعلمهم كيف يقهرون الشياطين ، ويشفون الأمراض ثم قال : " وأرسلهم ليكرزوا \_ أى يبشروا \_ بملكوت الله " (١) .

أما مرقس فيسند هذه البشارة إلى المسيح نفسه إذ يقول: "جاء يسوع إلى الجبل يكرز ببشارة ملكوت الله ويقول: قد كمل الزمان واقترب ملكوت الله " (٢).

فه و لاء ثلاثة. من التلامذة يتفقون على أن يحيى وعيسى (عليهما السلام) قد بشرا بملكوت الله الذي اقترب . فمن المراد بملكوت الله إذا لـم يكن هو رسول الإسلام ،

وأكاد أجزم بأن عبارة " المسيح<sub>ر</sub>، قد كمل الزمان " لا تعنى سوى انتهاء عصر الرسالات الموقوتة وإقبال الرسالة الخالدة..!

\_ " \_

أما يوحنا صاحب رابع الأناجيل . فإنه يذكر هذه البشارات في مواضع متعددة من إنجيله . ومن ذلك ما يرويه عن المسيح عليه السلام " الدى لا يحبنى لا يحفظ كلامى ، والكلام الذي تسمعونه ليس لى بل لللب الدي أرسلنى . بهذا كلمتكم وأنا عندكم . وأما المعزى (اسم فاعل من الفعل المضعف العين عزى) (١) الروح القدس ، الذي سيرسله الأب باسمى فهو يعلمكم كل شيء ويذكركم بما قلته لكم " (١) .

الإصحاح (٩) الفقرة (٢) .

<sup>(</sup>٢) الإصحاح (١) الفقرة (١٤ ــ١٥) .

<sup>(</sup>٣) هذا إيضاح وليس من النص .

<sup>(</sup>٤) الإصحاح (١٤) الفقرات (٢٤ - ٢٦).

كما يروى يوحنا قول المسيح ــ الآتى ــ مع تلاميذه: " إنه خير لكــم أن انطلق . إن لم أنطلق لا يأتيكم المعزى ، ولكن إن ذهبت أرسله إلــيكم . ومتى جاء ذاك يبكت العالم على خطية ، وعلى بر وعلى دينونة " (١) .

ويروى كذلك قول المسيح لتلاميذه: "وأما إذا جاء ذلك روح الحق، فهو يرشدكم إلى جميع الحق؛ لأنه لا يتكلم من نفسه. بل كل ما يسمع يتكلم به، ويخبركم بأمور آتية ".. ؟! (٢).

فمن هو المعزى أو روح القدس أو روح الحق الذى بشر بـــه المســيح عليه السلام حسبما يروى يوحنا ..؟!

## إن المسيح يقول:

إن ذلك المُعَرِّى أو الروح القدس لا يأتى إلا بعد ذهاب المسيح ، والمسيح \_ نفسه \_ يُقعرِ بأن ذلك المُعْرَّى أو الروح أَجَلُّ منه شأنا ، وأعم نفعاً وأبقى أثراً ، ولذلك قال لتلاميذه : خير لكم أن أنطلق . إن لم أنطلق لا يأتيكم المُعَرِّى .

وكلمة "خير " أفعل تفضيل بمعنى أكثر خيراً لكم ذهابى لياتيكم المعزى ولو كان " المُعَزَى " مساويا للمسيح فى الدرجة لكانا مستويين فى الخيرية ولما ساغ للمسيح أن يقول خير لكم أن أنطلق .

ومن باب أولى لو كان " المعزّى " أقل فضلاً من المسيح . فعبارة المسيح دليل قاطع على أنه بشر بمن هو أفضل منه ، لا مساو له ولا أقل .

ثم يصف المسيح ذلك المُعَرَّى أو الروح بأوصاف ليست موجـــودة في المسيح نفسه عليه السلام. ومن تلك الأوصاف:

أ\_ إنه يعلم الناس كل شيء .وهذا معناه شمول رسالته لك\_ل مقوم\_ات الإصلاح في الدنيا والدين . وذلك هو الإسلام .

<sup>(</sup>١) الإصحاح (١٦) الفقرتان (٧ \_ ٨ ) .

<sup>(</sup>٢) الإصحاح (١٦) الفقرة (١٣).

ب \_ إنه يبكت العالم على خطية . والشاهد هنا كلمة " العالم " وهذا معناه شمول الإسلام لكل أجناس البشر ، عربا وعجماً ، في كل زمان ومكان . ولم توصف شريعة بهذين الوصفين إلا الإسلام .

جـ ـ إنه يخـبر بأمور آتية ، ويذكـر بما مضى . وقد تحقق هـذا في رسالة محمد ( ق ) .

فأخبر بأمور آتية لم يخبر بها من سبقه أو أخبروا ولكن ليس على وجه التفصيل والتأكيد الذي كان على يديه ( قل ) فكم في القرآن من أمور أخبر بها قبل أن تقع فوقعت كما أخبر ، وكم فيه من الإخبار بما سيكون في الحياة الآخرة من أوصاف الجنة ، والنار ، والبعث ، وعلامات الساعة ، وتخاصم أهل النار ، وحوار أصحاب الجنة مع " رجال الأعراف " ، وندم من باعوا دينهم بدنياهم ، إلخ ، والخ ، والخ . والخ . الخ .

وذكر بما مضى من أحوال الأمم ، وقيام الحضارات ثم سقوطها وأحوال المرسلين وما بلغوا به أقوامهم والشهادة لهم بالصدق والأمانة والإخلاص والوفاء ، ومسلك بعض الأقوام من رسلهم والصراع الذى دار بين المحقين وأهل الباطل ، وعاقبة بعض المكذبين .. إلخ .. إلخ .

ثم استوعبت رسالته الحياة كلها فأرست قواعد الاعتقاد الصحيح وسنت طرق العبادة المثمرة ، ووضعت أصول التشريع في كل ما هو متعلق بالحياة عاجلها و آجلها ، ووضحت العلاقة السليمة بين المخلوق والخالق ، وبين الناس بعضهم بعضاً . وحررت العقول ، وطهرت القلوب ورسمت طريق الهدى لكل نفس ولكل جماعة ولكل أمة . أي أنها أرشدت إلى كل شيء . وعلمت كل شيء مما يحتاج تعلمه إلى وحى وتوقيف ..!

ذلك هو الإسلام ، ولا شيء غير الإسلام .

وشهدت \_ فيما شهدت \_ للمسيح عليه السلام بأنه رسول كريم أمين أدى رسالته وبشر وأنذر بنى إسرائيل . وأنه عبده ورسوله ( ذلك عيسى ابن مريم قول الحق الذى فيه يمترون ) (1).

وشهادة رسول الإسلام لعيسى عليه السلام منصوص عليها في بشارات عيسى نفسه به ( السلام السمع إلى يوحنا وهو يروى عن المسيح عليه السلام قوله الآتى . " ومتى جاء المعزّى الذى سأرسله " أنا " إليكم من الأب روح الحق من عند الأب ينبثق فهو يشهد لى .. وتشهدون أنتم أيضاً لأنكم معى من الابتداء " (٢) .

روح القدس هذا ، أو المعزَّى ، أو روح الحق لا يمكن أن يكون عيسى ؛ لأن عيسى لم يبشر بنفسه ، وهو كان موجوداً ساعة قال هذا ولا يمكن أن يكون المراد به نبياً بعد عيسى غير محمد ( الله ) لأننا متفقون على أن عيسى لم يأت بعده نبى قبل رسول الإسلام ( الله ) .

فتعين أن يكون روح القدس ، أو المعزَّى ، أو روح الحق تبشيرا بمحمد ( الله تجتمع تلك الأوصاف ، كما يتحقق فيه معنى " الأفضلية " إذ هو خاتم النبيين ، الذى جاء بشريعة خالدة عامة ، وعلى هذا حملنا قبلا قول عيسى : خير لكم أن أنطلق . إن لم أنطلق لا يأتيكم المُعَزِّى "

وهذا إقرار من عيسى بأن المبشر به أفضل من المُبَشِّر وكفي بذلك شواهد .

#### \_ ٤ \_

أما البشارة باسم " الفارقليط " فقد خلت منها الترجمات العربية المعاصرة للكتاب المقدس خضع للترجمات وطبعات متعددة ؛ لدرجة أن الترجمات العربية لتختلف من نسخة إلى أخرى اختلافا بيناً .

<sup>(</sup>١) مريم : ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) الإصحاح (١٥) فقرتا (٢٦ \_ ٢٧ ).

وتحت يدى ــ الآن ــ نسختان من الطبعــات العربية كلتاهما خاليتــان من كلمة الفارقليط ، وموضوع مكانها كلمة المعزى .

بيد أننى وجدت أن ابن القيم ، وابن تيمية ، كل منهما قد نقل عن نسخ خطية كانت معاصرة لهما نصوصاً فيها التصريح باسم" الفارقليط " كما أن الشيخ رحمت الله الهندى (رحمه الله) نقل في كتابه " إظهار الحق " نصوصاً " عن ترجمات عربية ترجع إلى أعوام : ١٨٢١ \_ ١٨٣١ \_ ١٨٤٤م وتمت في لندن

## معنى " الفارقليط ":

كلمة يونانية معناها واحد مما يأتي :

الحامد \_ الحماد \_ المحمود \_ الأحمد .

أو معناها كل ما تقدم . فمعنى " فارقليط " يدور حول الحمد وجميع مشتقاته المشار إليها .

وكل واحد منها يصح إطلاقه على رسول الإسلام (ه) فهو الحامد والحمّاد والمحمود والأحمد ، والمحمد .

وفى الطبعات ــ اللندنية ــ المتقدم ذكرها ورد النص هكذا: " إن كنتم تحبوننى فاحفظوا وصاياى . وأنا أطلب من الآب فيعطيكم فارقليط آخــر ، ليثبت معكم إلى الأبد " .

" الفارقليط " روح القدس الذي يرسله الآب باسمي هو يعلمكم كل شيء ، وهو يذكركم كل ما قلته لكم " (١) .

ومقارنة هذين النصيين بالنص المقابل لهما الذي نقلناه آنفا عن إنجيل يوحنا من الطبعات العربية الحديثة تريك أن الطبعات الحديثة حذفت كلمة "الفارقليط "ووضعت مكانها كلمة "المعزى "كما تريك أن الطبعات الحديثة حذفت جملة: "ليثبت معكم إلى الأبد "وهو نص على خلود الإسلام على أنهم عادوا واعترفوا بأن كلمة "المعزى "التي في الطبعات الحديثة للكتاب المقدس أصلها مترجم عن كلمة يونانية لفظاً ومعنى وهي "باراكليتس "ومعناها المعزى ، وليست "فارقليط " أو "بارقليط "التي معناها الحماد والحامد ، ، والتي يتمسك بها المسلمون .. ؟!

<sup>(</sup>١) انظر كتاب " إظهار الحق " ص ٢٨٥ للشيخ رحمت الله الهندى تحقيق الدكتور أحمد حجازى السقا . نشر دار التراث .

وهذه المحاولات مردودة لسببين:

أولهما: ليس نحن \_ المسلمين \_ الذين قاموا بعمل الطبعات القديمة التي فيها " الفارقليط " وإنما طبعها النصارى قديماً . فعملهم حجة على الطبعات الحديثة وهم غير متهمين في عملهم هذا .

وثانيهما : ولو كانت الكلمة " هي : البار اكليتس " فلماذا خلت منها الطبعات القديمة والنسخ المخطوطة ؟!

بل ولماذا خلت منها الطبعات الحديثة ..؟!

وأيا كان المدار: فارقليط، أو باراكليتس، أو المعـزى، أو الـروح القدس فنحن لا نعول على الكلمة نفسها بقدر ما نعول على الأوصاف التـى أجريت عليها. مثل يعلمكم كل شيء ـ يمكث معكم إلـى الأبـد. فهـذه الأوصاف هي لرسول الإسـلام الله ومهما اجتهدتم في صرفها عنه فلن تنصرف.

ولهم "شبهة " أخرى يحلو لهم تردادها وهى : محمد على عربى الجنس واللسان ، فكيف يرسله الله إلى أمم وأجناس غير عربية .. وكيف يكلف الله الناس برسالة لا يعرفون لغتها ولا عهد لهم بالتحدث معها . وكيف يستطيعون أن يفهموا القرآن ، وتوجيهات رسول الإسلام ، وهما باللغة العربية .؟!

رد الشبهة نرد عليها من طريقين:

الأول: وهو مستمد من واقع القوم أنفسهم . فهم يدعون تبعاً لما قال "بولس " أن عيسى عليه السلام مرسل لخلاص العالم كله . وأنه أمر حوارييه أن يكرزوا كل العالم برسالة الخلاص ، وفي أيامنه هذه كثرت المنشورات التي تقول: المسيح مخلص العالم . وهنا نسأل القوم سؤالاً: أية لغة كانت لغة المسيح عليه السلام وحوارييه ؟! هل هي العبرانية أم اليونانية ؟! وأيا كان الجواب فإن المسيح كان يتكلم لغة واحدة . وأوحى إليه

الإنجيل بلغة واحدة .. فعلى أى أساس إذن قاتم: إنه منقذ لكل العالم ؟! هل كل العالم كان وما يزال يعرف لغة المسيح ؟! أم أن العالم أيام المسيح كان يتكلم بعدة لغات .. والآن يتكلم بمئات اللغات .. ؟! فإن كنتم قد ادعيتم أن المسيح هو منقذ كل العالم مع تسليمكم بأنه كان يتكلم بلغة واحدة فلماذا تتكرون على رسول الإسلام أن يكون مرسلاً لكل العالم . ؟! وما الفرق بين رسول الإسلام (هي) والمسيح عليه السلام حتى تحظروا عليه ما استبحتموه للمسيح ؟! أهذا عدل .. أهذا إنصاف !!

الثاتى: وهو مستمد من طبيعة الإسلام. ومن تاريخه الطويل الحافـل كل عجبب .

نعم: إن محمداً (ه) عربى اللسان ، والجنس ، والقرآن العظيم الدى جاء به عربى اللسان ، عالمى التوجيه والتشريع والسلطان . ووحدة اللغة فى الإسلام مثل وحدة العقيدة فيه . ولم يحل دون انتشار الإسلام بين الأمم والشعوب غير العربية أن لغة رسالته عربية ورسوله عربى ورواده الأوائل عرب . هذه الاعتبارات لم تحل دون نشر الإسلام لجميع شعوب الأرض باختلاف لغاتها وعقائدها وأجناسها . وكان سلوك الدعوة إلى الإسلام حكيما ، وهذه أبر ز ملامحه .

أولاً: إن صاحب الدعوة (هم أرسل رسله يحملون رسائله وكتبه إلى كل رؤساء القبائل وملوك الأمم والشعوب ، وقد بدأت هذه الطريقة بعد وقوع صلح الحديبية ، وكل حامل رسالة أو كتاب إلى رئيس أو ملك كان على علم بلغة من هم المبعوث إليهم .

وأرسل إلى المقوقس عظيم القبط بمصر حاطب بن أبى بلتعة . وأرسل الى كسرى عبد الله بن حذافة السهمى .

وأرسل إلى الحارث بن أبى شمر الغسانى شجاع بن ذهب الأسدى . وكان هؤلاء الرسل عالمين بلغات من أرسلوا إليهم .

كما كان (ﷺ) يحتفظ بمترجمين يترجمون له ما يرد من رسائل لغتها غير العربية .

ثانياً: إن الملوك والرؤساء كان لديهم مترجمون \_ كذلك \_ يترجمون لهم ما يرد من رسول الإسلام أو يقومون بالترجمة من العربية إلى غيرها ، ومن غير العربية إلى العربية في حالة ما إذا كان " المرسل " وفداً يحمل رسائل شفوية للتبليغ .

ثالثاً: إن اليهود وكثيراً من النصارى كانوا يعرفون اللسان العربى ، ومن النصارى من هم عرب خلص كنصارى نجران ، كما أن العجم من الفرس والروم كان من بينهم عرب يعايشونهم ويقيمون بينهم .

رابعاً: كان صاحب الدعوة (ه) يحض أصنحابه على تعلم لغات الأمـم ومما يروى عنه ــ عليه الصلاة السلام ــ قوله: من تعلم لغة قــوم أمــن غوائلهم.

خامساً: لما اجتازت الدعوة مرحلة الدعوة بالرسالة والكتاب والوفد ، والبعث ، ودخلت في مرحلة الفتح كان الجنود المسلمون ينشرون اللغة العربية كما ينشرون الإسلام نفسه . وما من أرض حل بها الإسلام إلا وقد حلت بها اللغة العربية تعضده ، وتؤازره في انسجام عجيب ، فقضت اللغة العربية على لغات الأمم والشعوب وحلت هي محلها . قضت على القبطية في مصر وعلى الفارسية في الشام وعلى البربرية في شمال غرب أفريقيا كما قضت على السريانية وغيرها من اللغات ، وأصبحت هي لغة الحياة والإدارة والكتابة والنشر والتأليف .

سادساً: قام العرب المسلمون بترجمة ما دعت إليه المصلحة من تراث الأمم المفتوحة ، ففتحوا نوافذ الفكر ، والثقافة ، والمعرفة لمن لا يعرف غير العربية من العرب المسلمين . كما ترجموا من الفكر الإسلامي ما يصلح

ضرورة لغير العرب من المسلمين فنقلوه من العربية إلى غير العربية وفاءً بحق الدعوة والتبليغ .

سابعاً: أقبل غير العرب من الذين دخلوا الإسلام على تعلم العربية وتركوا لغاتهم الأصلية وأصبحوا عربى اللسان واللغة . ومن هولاء أعلام لا يحصون كان لهم فضل عظيم في إنماء الفكر الإسلامي منهم اللغويون ، والنحويون ، والبيانيون ، والفقهاء ، والأصوليون ، والمفسرون ، والمحدثون ، والمتكلمون ، والفلاسفة ، والمناطقة ، والرياضيون ، والأطباء ، والفلكيون ، بل والشعراء والأدباء والرحالة والجغرافيون ، وغيرهم ، وغيرهم ، وغيرهم .

إن كل مجال من مجالات النشاط العلمى فى الإسلام نبغ فيه كثير من غير العرب بعد تعلمهم اللغة العربية التى كانوا فيها مثل أنجب وأحدق وأمهر أبنائها . ولو رحنا نحصى هؤلاء لضاق بنا السهل والوعر ، فاحتكن الإشارة إليهم نائباً عن ذلك التفصيل غير المستطاع .

إن وحدة اللغة في الإسلام لم تحل دون نشر الإسلام ، فلم يمض طويل من الزمن حتى بلغت الدعوة مشارق الأرض ومغاربها .

وصلت إلى الهند والصين في أقصى الشرق ، وإلى شواطئ المحيط الأطلسي في أقصى الغرب وإلى بلاد النوبة جنوباً وإلى جبال البرانس جنوبي فرنسا شمالاً. وتوطدت في قلب الكون :

الحجاز واليمن والشام وفارس وبلاد ما بين النهرين وما وراء النهرين ومصر وجنوب الوادى ، وتركت اللغة العربية الواحدة آثارها في كل قطر أشرقت فيه شمس الإسلام ، وحتى ما فارقه الإسلام ... كأسبانيا ... ما تــزال حضارة الإسلام وآثار العربية تغزو كل بيت فيها . وكما استوعب الإسلام مناهج الإصلاح في كل مجالات الحياة الإنسانية استوعبت شقيقته الكبرى " اللغة العربية " كل أنماط التعبير ووسعت بسلطانها كل وسائل التسجيل

والتدوين .. وامتلكت ناصية البيان الرائع الجميل ، فهى لغة علم ، ولغة فن ومشاعر ، ووجدان . وقانون وسلام وحرب ، ودين ودنيا .

إن أكثر من ألف مليون مسلم ينتشرون في ربوع الأرض الآن لم يعجز الكثير منهم من غير العرب عن حفظ كتاب الله " القرآن العظيم " ويتلونه كما أنزل بلسان عربي فصيح . فإذا عاد إلى حديثه اليومي لجأ إلى لغة أمه وأبيه وبيئته .

ومسلم غير عربى استطاع أن يحفظ أو يقرأ القررآن بلغته العربية الفصحى لهو قادر له أدى المسلمون العرب واجبهم نحو لغة التنزيل لأن يقرأ بها كتب الحديث ، والفقه ، والتشريع ، والنحو ، والصرف ، والبلاغة ، والأدب وسائر العلوم والفنون .

ولكنه ذنب العرب المسلمين لا ذنب اللغة . فهى مطواعة لمن يريد أن يتقنها إن وجد معلماً مخلصاً . والأمل كبير \_ الآن \_ فى أن يلتقى كل المسلمين على لغة واحدة ، كما الثقوا على عقيدة واحدة .

إن رسول الإسلام (ه) عالمي الدعوة وإن كان عربي اللسان والجنس.

وإن الإسلام الحنيف عالمي التوجيه والسلطان وإن كانت لغة تنزيله عربية ورسوله عربياً ، ورواده الأوائل عرباً .

# الشبهة التاسعة والأربعون

# قوم النبي محمد ﷺ زناة من أصحاب الجحيم!

# الرد على الشبهة:

ما ذنب النبى محمد الله أن يقع قومه ومن أرسل إليهم فى خطيئة الزنا أو أن يكونوا من أصحاب الجحيم ؟ مادام هو صلوات الله وسلامه عليه قد برئ من هذه الخطيئة و لاسيما فى مرحلة ما قبل النبوة ، وكسانت مرحلة الشباب التى يمكن أن تكون إغراء له و لأمثاله أن يقعوا فى هذه الخطيئة ولاسيما وأن المجتمع الجاهلي كان يشجع على ذلك وكان الزنا فيه من الأمور العادية التى يمارسها أهل الجاهلية شبانًا وشيبًا أيضًا . وكان للزنا فيه بيوت قائمة يعترف المجتمع بها ، وتُعلق على أبوابها علامات يعرفها بها البلحثون عن الخطيئة ، وتعرف بيوت البغايا باسم أصحاب الرايات .

ومع هذا الاعتراف العلنى من المجتمع الجاهلى بهذه الخطيئة ، ومع أن ممارستها للشباب وحتى للشيب لم تكن مما يكره المجتمع أو يعيب مسن يمارسونه ؛ فإن محمدًا على لم يقع فيها أبدًا بل شهدت كل كتب السير والتواريخ له على بالطهارة والعفة وغيرهما من الفضائل الشخصية التى يزدان بها الرجال وتحسب في موازين تقويمهم وتقديرهم ، وأرسله الله سبحانه ليغير هذا المنكر . هذه واحدة ، والثانية: أن الرسالة التى دعا بها ودعا إليها محمد على حرّمت الزنا تحريماً قاطعاً وحملت آياتها في القرآن الكريم عقاباً شديداً للزاني والزانية يبدأ بعقوبة بدنية هي أن يجلد كل منهما مائسة جلدة قاسية يتم تنفيذها علناً بحيث يشهدها الناس لتكون عبرة وزجراً لهم عسن التورط فيها

كما تقول الآية الكريمة: ( الزانية والزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائسة جلدة ولا تأخذكم بهما رأفة فى دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخسر وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين ) (١).

فإذا كان الزانيان محصنين أى كل منهما متزوج ارتفعت العقوبة إلى حدّ الإعدام رمياً بالحجارة حتى الموت .

ولا تقف العقوبة عند ذلك بل نرى أن رسالة محمد الشيئة تضع من يمارسون هذه الخطيئة في مرتبة دونية من البشر حتى لكأنهم صنف منحط وشاذ عن بقية الأطهار الأسوياء فتقول الآية الكريمة عنهم: (الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك وحرم ذلك على المؤمنين ) (٢).

## من الذى يحمل المسئولية عن الخطيئة ؟

فإذا كان محمد الله قد طهر من هذه الخطيئة في المجتمع الذي كان يراها عادية ومألوفة ، ثم كانت رسالته الله تحرمها التحريم القاطع والصريح ، وتضع مرتكبيها في مرتبة الانحطاط والشذوذ عن الأسوياء من البشر ..

فَلِمَ يُعَيِّر محمد الله بأن بعض قومه زناة ؟ وهل يصبح في منطق العقلاء أن يعيبوا إنساناً بما في غيره من العيوب ؟ وأن يحملوه أوزار الآخرين وخطاياهم ؟ .

وهنا يكون للمسألة وجه آخر يجب النتويه إليه وهو خاص بالمسئولية عن الخطيئة أهى فردية خاصة بمن يرتكبونها ؟ أم أن آخرين يمكن أن يحملوها نيابة عنهم ويؤدون كفارتها ؟!

<sup>(</sup>١) النور : ٢ .

<sup>(</sup>٢) النور : ٣ .

# أن الإسلام يمتاز بأمرين مهمين:

أولهما: أن الخطيئة فردية يتحمل من وقع فيها وحده عقوبتها ولا يجوز أن يحملها عنه أو حتى يشاركه في حملها غيره وصريح آيات القرآن يقدول: (لا يكلف الله نفساً إلا وسعها لها ما كسبت وعليه ما اكتسبت) (۱). ثم : (ولا تكسب كل نفس إلا عليها ولا تزر وازرة وزر أخرى) (۲). وورد هذا النص في آيات كثيرة.

أما الأمر الثانى: فيما أقره الإسلام فى مسألة الخطيئة فهو أنها لا تـــورث، ولا تنقل من مخطئ ليتحمل عنه وزره آخر حتى ولو بين الآبـاء وأبنائـهم وفى هذا يقول القرآن الكريم: (واتقوا يوماً لا تجــزى نفـس عـن نفـس شيئاً ) (٣).

(هنالك تبلو كل نفس ما أسلفت ) (٤) .

﴿ليجزى الله كل نفس ما كسبت إن الله سريع الحساب ﴾ (٠) .

(يوم تأتى كل نفس تجادل عن نفسها ) (١) .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٤٨.

<sup>(</sup>٤) يونس : ٣٠ .

<sup>(</sup>٥) إبراهيم: ٥١.

<sup>(</sup>٦) النحل : ١١١ .

(ولتجزى كل نفس بما كسبت وهم لا يظلمون ) (١).

(كل نفس بما كسبت رهينة) (٢) .

وغير هذا كثير مما يؤكد ما أقرَّه الإسلام من أن الخطايا فردية وأنها لا تورث ولا يجزى فيها والد عن ولده ، ولا مولود هو جاز عن والده شيئاً .

وما دام الأمر فلا أن فلم يلام محمد الله ولا يعاب شخصه أو تعاب رسالته بأن بعض أهله أو حتى كلهم زناة مارسوا الخطيئة التى كان يعترف بها مجتمعه ولا يجزى فيها شيئاً أو ينقص الشرف والمروءة أو يعاب بها عندهم من يمارسها .

وحسب محمد على أنه لم يقع أبداً في هذه الخطيئة لا قبل زواجه ولا بعده ، ثم كانت رسالته دعوة كبرى إلى التعفف والتطهر وإلى تصريف الشهوة البشرية في المصرف الحلال الذي حض الإسلام عليه وهو النكاح الشرعي الحلال ، ودعا المسلمين إلى عدم المغالاة في المهور تيسيراً على الراغبين في الحلال ، حتى كان الرسول على يزوج الرجل بأقل وأيسر ما يملك من المال ، وأثر عنه أن شاباً جاءه يرغب إليه في الزواج وما كان معه ما يفي بالمراد فقال له على: [ التمس ولو خاتماً من حديد ] (ا).

أكثر من هذا أنه هلك كان يزوج بعض الصحابة بما يحفظ من القرر ان الكريم .

لهذا لم تقع خطايا الزنا في المجتمع في العهد النبوى كله إلا في ندرة نادرة ، ربما لأن الحق سبحانه شاء أن تقع وأن يقام فيها الحد الشرعي ليسترشد بها المجتمع في مستقبل الأيام ؛ كتشريع تم تطبيقه في حالات محددة يكون هادياً ودليلاً في القضاء والحكم .

<sup>(</sup>۱) المدثر : ۲۲ . (۲) المدثر : ۳۸ .

<sup>(</sup>٣) رواة البخارى [كتاب النكاح].

هذا عن انهام محمد للله بأن أهله زناة ، وهو كما أوضحنا انهام منهافت لا ينال من مقام النبوة و لا يرتقى إلى أقدام صاحبها لله في . وقد أتينا عليه بما تستريح إليه ضمائر العقلاء وبصائر ذوى القلوب النقية .

أما عن اتهامه الله بأن أهله من أصحاب الجحيم ، فهى شهادة لجلال التشريع الذي أنزله الحق – على محمد فأكمل به الدين وأتم به النعمة .

بل إن ما يعيبون به محمدا هم من أن أهله من أصحاب الجحيم ليس أبدا عيبا في منطق العقلاء ذوى النصفة والرشد ؛ بل إنه وسام تكريم لمحمد المحمول ولرسالته الكاملة والخاتمة في أن التشريع الذي نزلت به سوى بين من هم أورباء محمد المحمد ال

بل إن التشريع الذي نزل على محمد الشين نص صراحة على المتزام العدل خاصة حين يكون أحد أطرافه ذا قربي فقال القرآن : (ما كان النبسي والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولى قربي مسن بعد ما تبين لهم أنهم أصحاب الجحيم) (١) . وقوله : (وإذا قلتم فاعدلوا ولو كان ذا قربي) (١) .

أما في السنة النبوية فحديث المرأة المخزومية ... من بني مخروم ذوى الشرف والمكانة ... التي ارتكبت جريمة السرقة وهي جريمة عقوبتها حد السرقة وهو قطع يد السارق كما تنص عليه آيات القرآن ، وشخل بأمرها مجتمع المدينة لئلا يطبق عليها الحد فتقطع يدها وهي ذات الشرف والمكانة فسعوا لدى أسامة بن زيد - حب رسول الله في حد من حدود الله ؟ ثم قال الله فقال : [ أتشفع في حد من حدود الله ؟ ثم قام فخطب فقال : يا أيها الناس إنما ضل من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق

<sup>(</sup>١) التوبة : ١١٣.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١٥٢ .

فيهم الشريف تركوه ، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد ، وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها ] (١).

وعليه فكون بعض آل محمد وذوى قرباه من أصحاب الجحيم كأبى لهب عمه الذى نزلت فيه سورة المسد: (تبت يدا أبى لهب وتسب ) (٢) وغيره ممن كان نصيرًا لهم مع بقائه على شركه ..

كون هؤلاء من أصحاب الجحيم لأنهم بقوا على شركهم ولم تنفعهم قرابتهم لمحمد هله هو في الواقع شهادة تقدير تعطى لمحمد ورسالته التي سوّت في العدل بين القريب وبين الغريب ، ولم تجعل لعامل القرابة أدني تأثير في الانحياز ضد الحق لصالح القريب على الغريب . وما قاله المبطلون هو في الحق وسام وليس باتهام .

وصلى الله وسلم على النبي العظيم .

<sup>(</sup>١) رواة البخارى [كتاب أحاديث الأنبياء] .

<sup>(</sup>٢) المسد : ١ .

# الشبهة الخمسون

# مات النبي ﷺ بالسم

# الرد على الشبهة:

حين تصاب القلوب بالعمى سبب ما يغشاها من الحقد والكراهية يدفعها حقدها إلى تشويه الخصم بما يعيب ، وبما لا يعيب ، واتهامه بما لا يصلح أن يكون تهمة ، حتى إنك لترى من يعيب إنساناً مثلاً بأن عينيه واسعتان أو أنه أبيض اللون طويل القامة ، أو مثلاً قد أصيب بالحمى ومات بها ، أو أن فلاناً من الناس قد ضربه وأسال دمه ؛ فهذا كأن أو أن تعيب الصورد بأن لونه أحمر مثلاً ؛ وغير ذلك مما يستهجنه العقلاء ويرفضونه ويرونه أفلاساً وعجزاً .

أن محمداً على قدمت له امرأة من نساء اليهود شاة مسمومة فاكل منها فمات على .

#### وينقلون عن تفسير البيضاوى:

أنه لما فتحت خيبر واطمأن الناس سألت زينب بنت الحارس – وهـــى امرأة سلام بن مشكم (اليهودى) – عن أى الشاة أحب إلى محمد ﴿ فقيل لها: إنه يحب الذراع لأنه أبعدها عن الأذى فعمدت إلى عنزة لها فذبحتها ثم عمدت إلى سم لا يلبث أن يقتل لساعته فسمّت به الشاة ، وذهبت بها جازيــة لها إلى الرسول ﴿ وقالت له: يا محمد هذه هدية أهديها إليك .

وتناول محمد الذراع فنهش منها .. فقال الله الديكم فيان هذه الذراع والكتف تخبرني بأنها مسمومة ؛ ثم سار إلى اليهودية فسألها لم فعلت

ذلك ؟ قالت : نلت من قومى ما نلت ... وكان ذلك بعد فتح " خيبر " أحد أكبر حصون اليهود في المدينة \_ وأنه الله عنها .

ثم يفصحون عن تفسير البيضاوى:

أنه الله الفترب موته قال لعائشة \_ رضى الله عنها \_ يا عائشة هذا أوان انقطاع أبهرى (١) .

فليس في موته الله بعد سنوات متأثرًا بذلك السم إلا أن جمع الله له بين الحسنيين ، أنه لم يسلط عليه من يقتله مباشرة وعصمه من النساس وأيضا كتب له النجاة من كيد الكائدين وكذلك كتب له الشهادة ليكتب مع الشهداء عند ربهم وما أعظم أجر الشهيد .

وأيضًا .. لا شك أن عدم موته بالسم فور أكله للشاة المسمومة وحياته بعد ذلك سنوات يُعد معجزة من معجزاته ، وعلّمًا من أعلام نبوته يسبرهن على صدقه ، وعلى أنه رسول من عند الله حقًا ويقينًا .

وقد اقتضت حكمة الله تعالى أن يموت في الأجل الذي أجله لـــه رغـم تأثره بالسم من لحظة أكله للشاة المسمومة حتى موته بعد ذلك بسنوات .

<sup>(</sup>١) الأبهران عرقان متصلان بالقلب وإذا قطعا كانت الوفاة .

# الشبهة الحادية والخمسون تعدد زوجات النبي محمد عَلَيْكَةٍ.

#### قالوا إنه ﷺ:

- \* تزوج زوجة ابنه بالتبنى ( زيد بن حارثة ) .
- \* أباح لنفسه الزواج من أي امرأة تهبه نفسها (الخلاصة أنه شهواني).

# الرد على الشبهة:

الثابت المشهور من سيرته الله أنه لم يتزوج إلا بعد أن بلـــــغ الخامســة والعشرين من العمر .

والثابت كذلك أن الزواج المبكر كان من أعراف المجتمع الجاهلي رغبة في الاستكثار من البنين خاصة ليكونوا للقبيلة عزاً ومنعة بين القبائل.

ومن الثابت كذلك في سيرته الشخصية الشتهاره بالاستقامة والتعفف عن الفاحشة والتصريف الشائن الحرام للشهوة ، رغم امتلاء المجتمع الجاهلي بشرائح من الزانيات اللاتي كانت لهن بيوت يستقبلن فيها الزناة ويضعن عليها "رايات " ليعرفها طلاب المتع المحرمة .

ومع هذا كله \_ مع توفر أسباب الانحراف والسقوط في الفاحشة في مجتمع مكة \_ لم يُعرَف عن الرسول محمد الله إلا التعفف والطهارة بين جميع قرنائه ؛ ذلك لأن عين السماء كانت تحرسه وتصرف عنه كيد الشيطان .

ويُرُوَى فى ذلك أن بعض أترابه الشباب أخذوه ذات يوم إلى أحد مواقع المعازف واللهو فغشًاه الله بالنوم فما أفاق منه إلا حين أيقظه أترابه للعـــودة إلى دورهم .

#### هذه واحدة ..

أما الثانية فهى أنه حين بلغ الخامسة والعشرين ورغب فى الزواج لــم يبحث عن " البكر " التى تكون أحظى للقبول وأولى للباحثين عــن مجـرد المتعة . وإنما تزوج امرأة تكبره بحوالى خمسة عشر عامًا ، ثم إنها ليسـت بكرًا بل هى ثيب ، ولها أو لاد كبار أعمار أحدهم يقترب من العشرين ؛ وهى السيدة خديجة وفوق هذا كله فمشهور أنها هى التى اختارته بعد مـا لمسـت بنفسها ــ من خلال مباشرته لتجارتــها ــ مـن أمانتــه وعفتــه وطيـب شمائله على .

والثالثة أنه الله بعد زواجه منها دامت عشرته بها طيلة حياتها ولم يتزوج عليها حتى مضت عن دنياه إلى رحاب الله . وقضى معها - رضي الله عنها - زهرة شبابه وكان له منها أو لاده جميعًا إلا إبراهيم الذي كانت أمه السيدة " مارية " القبطية .

والرابعة أنه على عاش عمره بعد وفاتها - رضى الله عنها - محبًّا لها يحفظ لها أطيب الذكريات ويعدد مآثرها وهي مآثر لها خصوص في حياته وفي نجاح دعوته فيقول في بعض ما قال عنها: [صدقتني إذ كذبني الناس وأعانتني بمالها]. بل كان الله لا يكف عن الثناء عليها والوفاء لذكراها والترحيب بمن كن من صديقاتها، حتى أثار ذلك غيرة السيدة عائشة - رضي الله عنها.

أما تعدد زوجاته لله فكان كشأن غيره من الأنبياء له أسبابه منها:

أولاً: كان عُمْرُ محمد في في أول زواج له في بعد وفاة خديجة تجاوز الخمسين وهي السنّ التي تنطفيء فيها جذوة الشهوة وتنام الغرائيز الحسية بدنيًا ، وتقل فيها الحاجة الجنسية إلى الأنثى وتعلو فيها الحاجة إلى من يؤنس الوحشة ويقوم بأمر الأولاد والبنات اللاتي تركتهم خديجة - رضى الله عنها - .

وفيما يلى بيان هذا الزواج وظروفه .

الزوجة الأولى: سودة بنت زمعة: كان رحيل السيدة خديجة - رضى الله عنها - مثير أحرزان كبرى في بيت النبي في وفيى محيط الصحابة - رضوان الله عليهم - إشفاقًا عليه من الوحدة وافتقاد من يرعى شئونه وشئون أولاده. ثم تصادف فقدانه على عمه أبا طالب نصيره وظهيره وسُمَّى العمام الذي رحل فيه نصيراه خديجة وأبو طالب عام الحزن.

فى هذا المناخ .. مناخ الحزن والوحدة وافتقاد من يرعى شئون الرسول وشئون أولاده سعت إلى بيت الرسول واحدة من المسلمات تُسمى خولة بنت حكيم السلمية وقالت : له يا رسول الله كأنى أراك قد دخلتك خلّة لفقد خديجة فأجاب : [ أجل كاتت أم العيال وربة البيت ] ، فقالت يا رسول الله : ألا أخطب عليك ؟ .

فقال الرسول ﷺ: ولكن – من بعد خديخة ؟! فذكرت له عائشة بنيت أبى بكر فقال الرسول: لكنها ما تزال صغيره فقالت: تخطبها اليوم شم تتنظر حتى تنضج .. قال الرسول ولكن من للبيت ومن لبنات الرسول يخدمهن ؟ فقالت خولة: إنها سودة بنت زمعة ، وعرض الأمر على سودة ووالدها: فتم الزواج ودخل بها ﷺ بمكة .

وهنا تجدر الإشارة إلى أن سودة هذه كانت زوجة للسكران بن عمرو وتوفى عنها زوجها بمكة فلما حلّت تزوجها الرسول الله وكان أول امرأة تزوجها الله عشر من النبوة .

وعجب المجتمع المكى لهذا الزواج لأن "سودة " هذه ليست بذات جمال ولا حسب ولا تصلح أن تكون خلفًا لأم المؤمنين خديجة التى كانت عند زواج الرسول الله بها جميلة وضيئة وحسيبة تطمح إليها الأنظار .

وهنا أقول للمرجفين الحاقدين : هذه هى الزوجة الأولى للرسول بعد خديجة ، فهى مؤمنة هاجرت الهجرة الأولى مع من فروا بدينهم إلى الحبشة وقد قَبِلَ الرسول زواجها حماية لها وجبرًا لخاطرها بعد وفاة زوجها إثر عودتهما من الحبشة .

وليس الزواج بها سعار شهوة للرسول ولكنه كان جبرًا لخاطر امـــرأة مؤمنة خرجت مع زوجها من أهل الهجرة الأولى إلى الحبشة ولما عادا توفى زوجها وتركها امرأة تحتاج هى وبنوها إلى من يرعاهم .

الزوجة الثانية بعد خديجة : عائشة بنت أبى بكر الذى يقول عنه الرسول ﷺ : " إن من آمن الناس على فى ماله وصحبته أبا بكر ، ولو كنت متخذًا خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً ، ولكن أخوة الإسلام .. " .

" من سرة أن ينظر إلى امرأة من الحور العين فلينظر إلى أم رومان " ولم يدهش مكة نبأ المصاهرة بين أعز صاحبين ؛ بل استقبلته كما تستقبل أمرًا متوقعاً ؛ ولذا لم يجد أى رجل مسن المشركين في هذا النواج أى مطعن – وهم الذين لم يتركوا مجالاً للطعن إلا سلكوه ولو كان زوراً وافتراء .

وتجدر الإشارة هنا إلى أن زواج الرسول الله بفتاة بينه وبينه الرسول خمسين عامًا ليس بدعا ولا غريبًا لأن هذا الأمر كان مألوفًا في ذلك المجتمع . لكن المستشرقين ومن تحمل قلوبهم الحقد من بعض أهل الكتاب على محمد الله المحتمد الزواج اتهامًا للرسول وتشهيرًا به بأنه رجل شهواني غافلين بل عامدين إلى تجاهل ما كان واقعًا في ذلك المجتمع من زواج الكبار بالصغيرات كما في هذه النماذج :

- فقد تزوج عبد المطلب جد الرسول الله من هالة بنت عم آمنة التى تزوجها أصغر أبنائه عبد الله ـ والد الرسول الله .

- وتزوج عمر بن الخطاب ابنة على بن أبى طالب وهو أكبر سنًا مـن أبيها .

وعرض عمر على أبى بكر أن يتزوج ابنته الشابة "حفصة " وبينهما من فارق السن مثل الذي بين المصطفى قوا وبين " عائشة " (١) .

كان هذا واقع المجتمع الذى تزوج فيه الرسول السيائشة . لكن المستشرقين والممتلئة قلوبهم حقدًا من بعض أهل الكتاب لهم تر أعينهم إلا زواج محمد بعائشة والتى جعلوها حدث الأحداث – على حد مقولاتهم أن يتزوج الرجل الكهل بالطفلة الغريرة العذراء (٢) .

قاتل الله الهوى حين يعمى الأبصار والبصائر!

# الزوجة الثالثة: حفصة بنت عمر الأرملة الشابة:

توفى عنها زوجها حنيس بن حذافة السهمى وهو صحابى جليك من أصحاب الهجرتين - إلى الحبشة ثم إلى المدينة - ذلك بعد جراحة أصابت في غزوة أحد حيث فارق الحياة وأصبحت حفصة بنت عمر بن الخطاب أرملة وهي شابة .

وكان ترملها مثار ألم دائم لأبيها عمر بن الخطاب الذى كان يحزنه أن يرى جمال ابنته وحيويتها تخبو يومًا بعد يوم ..

وبمشاعر الأبوة الحانية وطبيعة المجتمع الذى لا يتردد فيه الرجل من أن يخطب لابنته من يراه أهلاً لها ..

بهذه المشاعر تحدث عمر إلى الصديق " أبى بكر " يعرض عليه الزواج من حفصة لكن أبا بكر يلتزم الصمت ولا يرد بالإيجاب أو بالسلب .

فيتركه عمر ويمضى إلى ذى النورين عثمان بن عفان فيعرض عليه الزواج من حفصة فيفاجئه عثمان بالرفض ..

<sup>, (</sup>١) تراجم لسيدات بيت النبوة للدكتورة بنت الشاطئ : ص ٢٥٠ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

فتضيق به الدنيا ويمضى إلى الرسول الله يخبره بما حدث فيكون رد الرسول الله عليه هو قوله: [يتزوج حفصة خير من عثمان ويتزوج عثمان خير من حفصة ] (١).

وانطلق عمر إلى حفصة والدنيا لا تكاد تسعه من الفرحة وارتياح القلب إلى أن الله قد فرّج كرب ابنته .

### الزوجة الرابعة : أم سلمة بنت زاد الراكب :

من المهاجرين الأولين إلى الحبشة وكان زوجها (أبو سلمة) عبد الله ابن عبد الأسد المخزومي أول من هاجر إلى يثرب (المدينة) من أصحاب محمد لله . جاءت إلى بيت النبي النبي النبي النبي بعد وفاة "أم المساكين زينب بنت خزيمة الهلالية " بزمن غير قصير .

سليلة بيت كريم ، فأبوها أحد أجبواد قريب ش المعروفين بلقب زاد الراكب ؛ إذ كان لا يرافقه أحد في سفر إلا كفاه زاده .

وزوجها الذى مات عنها صحابى من بنى مخزوم ابن عمة المصطفى في وأخوه من الرضاعة ذو الهجرتين إلى الحبشة ثم إلى المدينة . وكانت هي و زوجها من السابقين إلى الإسلام . وكانت هجرتهما إلى المدينة معًا وقد حدث لها ولطفلها أحداث أليمة ومثيرة ذكرتها كتب السير (١) . رضى الله عن أم سلمة . . و لا نامت أعين المرجفين .

<sup>(</sup>١) انظر سيدات بيت النبوة للدكتورة بنت الشاطىء ص ٣٢٤.

#### الزوجة الخامسة: زينب بنت جحش:

لم أر امرأة قط خيرًا في الدين من زينب ، وأتقى لله وأصدق حديثًا وأوصل للرحم وأعظم صدقة وأشد تبديلا إلا لنفسها في العمل الذي تتصدق وتتقرب به إلى الله عز وجل ؟ (١) .

هكذا تحدثت أم المؤمنين عائشة - رضى الله عنها - عن "ضرّتها " زينب بنت جحش . أما المبطلون الحاقدون من بعض أهل الكتاب فقالوا :

أُعْجِب محمد ﷺ \_ وحاشا له - بزوجة متبناه " زيد بن حارثة " فطلقها منه وتزوجها .

ويرد الدكتور هيكل في كتابه "حياة محمد " (٢) على هذا فيقول: إنها شهوة التبشير المكشوف تارة والتبشير باسم العلم تارة أخرى ، والخصومة القديمة للإسلام تأصلت في النفوس منذ الحروب الصليبية هي التي تملي على هؤلاء جميعًا ما يكتبون.

والحق الذى كنا نود أن يلتفت إليه المبطلون الحاقدون علي الإسلام ورسوله في .. هو أن زواج محمد في من زوجة ابنه بالتبنى زيد بن حارثة إنما كان لحكمة تشريعية أرادها الإسلام لإبطال هذه العادة \_ عادة التبنى \_ التى هى فى الحقيقة تزييف لحقائق الأمور كان لها فى واقع الناس والحياة آثار غير حميدة .

و لأن هذه العادة كانت قد تأصلت في مجتمع الجاهلية اختارت السماء بيت النبوة بل نبى الرسالة الخاتمة نفسه الله الماء على يديه وفي بيته الإعلان العلمي عن إبطال هذه العادة .

وتجدر الإشارة هنا إلى مجموعة الآيات القرآنية التي جاءت إعلاناً عن هذه الحكم المخالف لعادات الجاهلية وتفسيرًا للتشريع الجديد في هذه

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الفضائل .

<sup>(</sup>٢) حياة محمد ص ٢٩.

المسألة و في موضوع الزواج بزينب حيث تقول:

- ( ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين) (١) .
- ( وإذ تقول للذى أنعم الله عليه وأنعمت عليه أمسك عليك زوجك واتق الله وتخفى فى نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشساه فلمسا قضى زيد منها وطرًا زوجناكها لكيلا يكون على المؤمنين حرج فسى أزواج أدعيائهم إذا قضوا منهن وطرًا وكان أمر الله مفعولاً) (٢).

مرة أخرى نذكر بأن زواج الرسول من زينب لم تكن وراءه أبدًا شهوة أو رغبة جنسية وإنما كان أمرًا من قدر الله وإرادته لإبطال عادة النبنى من خلال تشريع يتردد صداه بأقوى قوة فى المجتمع الجاهلي الدى كانت عادة النبنى أصلاً من أصوله وتقليدًا مستقرًا فيه ، فكان السبيل لأبطالها أن يتم التغيير في بيت النبوة وعلى يد الرسول نفسه ...

وقد فطنت السيدة "زينب بنت جحش "نفسها إلى هذا الأمرر فكانت تباهى به ضراتها وتقول لهن: "زوجكن أهاليكن وزوجنى ربى من فروق سبع سموات "(1).

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب : ٥ .

<sup>(</sup>٣) الأحزاب : ٣٧ .

<sup>(</sup>٤) رواه البخارى (كتال التوحيد ٦١٠٨ ).

أما لماذا كان زيد بن حارثة نفسه يتردد على الرسول معربًا عن رغبت ه فى تطليق زينب ؛ فلم يكن - كما زعم المرجفون - أنه شعر أن الرسول يرغب فيها فأراد أن يتنازل عنها له ..

ولكن لأن حياته معها لم تكن على الوفاق أو التواد المرغوب فيه ؛ ذلك أن زينب بنت جحش لم تنس أبدًا \_ وهى الحسيبة الشريفة والجميلة أيضًا أنها أصبحت زوجًا لرجل كان رقيقًا عند بعض أهلها وأنه \_ عند النواج بها \_ كان مولى للرسول ألم أعتقه بعد ما اشتراه ممن أسره من قريش وباعه بمكة .

فهو ــ وإن تبناه محمد وبات يسمى زيد بن محمد فى عرف المجتمــع المكى كله ، لكنه عند العروس الحســيبة الشـريفة والجميلــة أيضــا مــا يزال ــ كما كان بالأمس - الأسير الرقيق الذى لا يمثل حُلم من تكون فــى مثل حالها من الحسب والجمال وليس هذا بغريب بل إنه من طبائع الأشياء .

ومن ثم لم تتوهج سعادتها بهذا الزواج ، وانعكس الحال على زيد بن حارثة فانطفأ فى نفسه توهج السعادة هو الآخر ، وبات مهيأ النفس لفراقها بل لقد ذهب زيد إلى الرسول فل يشكو زينب إليه كما جاء فى البخارى من حديث أنس قال : جاء زيد يشكو إلى الرسول فجعل في يقول له : [ أمسك عليك زوجك واتق الله] (١) قال أنس : لو كان النبى كاتمًا شيئًا لكتم هذا الحديث .

لكن الرسول الله كان يقول له كما حكته الآية : أمسك عليك زوجك ولا تسارع بتطليقها .

وزينب بنت جحش هي بنت عمة الرسول الله - كما سبقت الإشارة - وهو الذي زوجها لمولاه "زيد "ولو كانت به رغبة فيها الاختارها لنفسه ؛

<sup>(</sup>١) رواه االبخارى (كتاب التوحيد ).

وخاصة أنه رآها كثيراً قبل فرض الحجاب ، وكان النساء فى المجتمع الحاهلي غير محجبات فما كان يمنعه - إذًا - من أن يتزوجها من البداية ؟! ؛ ولكنه لم يفعل .

فالأمر كله ليس من عمل الإرادة البشرية لـــهم جميعًا: لا لزينــب ولا لزيد ولا لمحمد ، ولكنه أمر قدرى شـاعته إرادة الله لإعــلان حكـم وتشريع جديدين في قضية إبطال عادة " التبنى " التــى كـانت سـائدة فــى المجتمع آنذاك .

يؤكد هذا ويدل عليه مجموع الآيات الكريمة التي تعلقت بالموضوع في سورة الأحزاب .

أما الجملة التى وردت فى قوله تعالى : ( وتخفى فسى نفسك مسا الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه) (١) . فإن ما أخفاه النبى الله هـو كتم ما كان الله قد أخبره به من أن زينب ـ يومًا ما ـ ستكون زوجًا لــ ه ؛ لكنه لم يصرح به خشية أن يقول الناس : إنه تزوج زوجة ابنه بالتبنى (٢) .

#### الزوجة السادسة : جويرية بنت الحارث الخزاعية :

الأميرة الحسناء التي لم تكن امرأة أعظم بركة على قومها منها فقد أعتق الرسول الله بعد زواجه بها أهل مائة بيت من بني المصطلق ( التي هي منهم ) .

كانت ممن وقع فى الأسر بعد هزيمة بنى المصطلق من اليهود فى الغزوة المسماة باسمهم . وكاتبها من وقعت فى أسره على مال فذهبت إلى الرسول الله فقال لها : " أو خير من ذلك ؟ .

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى ٨ / ٣٧١ عن سيدات بيت النبوة لبنت الشاطئ ص ٣٥٤ .

قالت : وما هو ؟ قال : أقضى عنك كتابتك وأنزوجك .

قالت : وقد أفاقت من مشاعر الهوان والحزن : نعم يا رسول الله .

قال : قد فعلت " <sup>(١)</sup> .

وذاع الخبر بين المسلمين : أن رسول الله قد تزوج بنت الحارث بن ضرار زعيم بني المصطلق وقائدهم في هذه الغزوة ..

وإذا تيار من الوفاء والمجاملة من المسلمين للرسول الله تجسد في إطلاق المسلمين لكل من بأيديهم من أسرى بنى المصطلق و هم يقولون : أصلحهار رسول الله ، فلا نبقيهم أسرى .

ومع أن زواج الرسول الله بهذه الأسيرة بنت سيد قومها والسذى جاءته ضارعة مذعورة مما يمكن أن تتعرض له من الذل من بعد عزة .. فإذا هو يرحمها بالزواج ، ثم يتيح لها الفرصة لأن تعلن إسلامها وبذا تصبح واحدة من أمهات المؤمنين .

ويقولون : إنه نظر إليها .

وأقول: أما أنه نظر إليها فهذا لا يعيبه \_ وربما ك\_ان نظره إليها ضارعة مذعورة \_ هو الذى حرك فى نفسه على عاطفة الرحمة التى كان يأمر بها بمن فى مثل حالتها ويقول: [ارحموا عزيز قوم ذل]، فرحمها وخيرها فاختارت ما يحميها من هوان الأسر ومذلة الأعزة من الناس.

على أن النظر شرعًا مأذون به عند الإقدام على الزواج – كما في هذه

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى : فتح البارى \_ كتال النكاح باب ١٤ .

الحالة - وكما أمر به الله أحد أصحابه عند رغبته في الزواج - قائلاً له: [ انظر إليها فإنه أحرى أن يؤدم بينكما ] (١).

وقد توفيت في دولة بني أمية وصلى عليها عبد الملك بن مروان وهـــي في السبعين من العمر – رضي الله عنها .

### الزوجة السابعة : صفية بنت حُيى - عقيلة بنى النصير :

إحدى السبايا اللاتى وقعن فى الأسر بعد هزيمة يهود بنى النضير أمام المسلمين فى الوقعة المسماة بهذا الاسم ، كانت من نصيب النبى الله فأعتقها وتزوجها : فماذا فى ذلك ؟ ولم يكن عنقه إياها وتزوجها بدعًا فى ذلك ؟ ولم يكن عنقه إياها والأسبق .

فلم يكن هذا الموقف إعجابًا بصفية وجمالها ؛ ولكنه موقف الإنسانية النبيلة التي يعبر عنها السلوك النبيل بالعفو عنه المقدرة والرحمة والرفق بمن أوقعتهن ظروف الهزيمة في الحرب في حالة الاستضعاف والمذلة لا سيما وقد أسلمن وحسن إسلامهن .

فقد فعل ذلك مع "صفية بنت حُيى " بنت الحارس عقيلة بنسى النضير ( اليهود) أمام المسلمين في الموقعة المعروفة باسم ( غزوة بني قريظة ) بعد انهزام الأحزاب وردهم مدحورين من وقعة الخندق .

#### الزوجة الثامنة: أم حبيبة بنت أبي سفيان نجدة نبوية لمسلمة في محنة:

إنها أم حبيبة " رملة " بنت أبى سفيان كبير مشركى مكة وأشد أهلها خصومة لمحمد صلوات الله وسلامه عليه .

كانت زوجًا لعبيد الله بن جحش وخرجا معًا مهاجرين بإسلامهما في

<sup>(</sup>١) رواه البخارى : فتح البارى \_ كتاب النكاح باب ٣٦ .

الهجرة الأولى إلى الحبشة ، وكما هو معروف أن الحبشة في عهد النجاشي كانت هي المهجر الآمن للفارين بدينهم من المسلمين حتى يخلصوا من بطش المشركين بهم وعدوانهم عليهم ؛ فإذا هم يجدون في — ظل النجاشي — رعاية وعناية لما كان يتمتع به من حس إيماني جعله يرحب بأنباع النبي الجديد الذي تم التبشير بمقدمه في كتبهم على لسان عيسى بن مريم— عليه السلام — كما تحدث القرآن عن ذلك في صورة الصف في قوله : ( وإذ قال عيسى بن مريم يا بني إسرائيل إني رسول الله إليكم مصدقًا لما بين يدى من التوراة ومبشرًا برسول يأتي من بعدى اسمه أحمد) (۱).

لكن أم حبيبة بنت أبى سفيان كانت وحدها التى تعرضت لمحنة قاسية لم يتعرض لمثلها أحد من هؤلاء المهاجرين الأوائل إلى الحبشة ؛ ذلك أن زوجها عبيد الله بن جحش قد أعلن ارتداده عن الإسلام ودخوله في النصرانية وما أصعب وأدق حال امرأة باتت في محنة مضاعفة : محنتها في زوجها الذي ارتد وخان .. ومحنتها السابقة مع أبيها الذي فارقته مغاضبة إياه في مكة منذ دخلت في دين الله (الإسلام) ..

وفوق هاتين المحنتين كانت محنة الاغتراب حيث لا أهل و لا وطن شم كانت محنة حملها بالوليدة التي كانت تنتظرها والتي رزقت بها من بعد وأسمتها "حبيبة " .. كان هذا كله أكبر من عزم هذه المسلمة الممتحنة من كل ناحية والمبتلاة بالأب الغاضب والزوج الخائن!!

لكن عين الله ثم عين محمد الله سخرت لها من لطف الرعاية وسنخائها ما يسر العين ويهون الخطب ، وعادت بنت أبى سفيان تحمل كنية جديدة ، وبدل أن كانت " أم حبيبة " أصبحت " أم المؤمنين " وزوج سيد المسلمين - صلوات الله وسلامه عليه .

<sup>(</sup>١)الصف : ٦ .

وكانت خطبة الرسول الله الأم حبيبة بنت أبى سفيان نعم الإنقاذ والنجدة لهذه المسلمة المبتلاة في الغربة ؛ عوضتها عن الزوج الخائن برعاية سيد البشر الله ؛ وعوضتها عن غضب الأب " أبى سفيان " برعاية الزوج الحانى الكريم صلوات الله عليه .

كما كانت هذه الخطبة في مردودها السياسي ــ لطمة كبيرة لرأس الكفر في مكة أبي سفيان بن حرب الذي كان تعقيبه على زواج محمد لابنته هـــو قوله: " إن هذا الفحل لا يجدع أنفه " ؛ كناية عن الاعتراف بأن محمدًا لــن نتال منه الأيام ولن يقوى أهل مكة - وهو على رأســهم - علــي هزيمتــه والخلاص منه لأنه ينتقل كل يوم من نصر إلى نصر .

كان هذا الاعتراف من أبى سفيان بخطر محمد وقوته كأنه استشفاف لستر الغيب أو كما يقول المعاصرون: تنبؤ بالمستقبل القريب وتمام الفتح.

فما لبث أن قبل أبو سفيان دعوة الرسول الله إلى الإسلام وشهد ألا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله .

- \* من دخل داره فهو آمن .
- \* ومن دخل المسجد الحرام فهو آمن .

\* ومن دخل دار أبي سفيان فهو آمن "(١) .

وانتصر الإسلام وارتفع لواء التوحيد ودخل الناس فى دين الله أفواجًا . وفى مناخ النصر العظيم .. كانت هى سيدة غمرتها السعادة الكبرى بانتصار الزوج ونجاة الأب والأهل من شركان يوشك أن يحيط بهم .

تلكم هى أم المؤمنين أم حبيبة بنت أبى سفيان التى أحاطتها النجدة النبوية من خيانة الزوج وبلاء الغربة ووضعتها فى أعز مكان من بيت النبوة.

## الزوجة التاسعة : ميمونة بنت الحارث الهلالية أرملة يسعدها أن يكون لها رجل :

وقيل: إنه لما جاءها الخاطب بالبشرى قفزت من فوق بعيرها وقلت: البعير وما عليه لرسول الله هي ، وقيل: إنها هي التي وهبت نفسها للنبي والتي نزل فيها قوله تعالى: ﴿ وَامْرَأَهُ مُؤْمَنَةُ إِنْ وَهُبُتُ نَفْسُهُا للنَّبِي إِنْ النَّبِي أَنْ يُسْتَنَكُمُهَا خَالْصَةً لِكُ مَنْ دُونَ الْمُؤْمِنِينَ .. ﴾ (٢).

كانت آخر آمهات المؤمنين وآخر زوجاته صلوات الله وسلامه عليه .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري – فتح الباري – "كتاب المغازي " .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥٠ .

### الشبهة الثانية والخمسون

### محاولة النبي محمد ﷺ الانتحار

### الرد على الشبهة:

الحق الذى يجب أن يقال .. أن هذه الرواية التى استندتم إليها \_ يا خصوم الإسلام \_ ليست صحيحة رغم ورودها فى صحيح البخارى \_ رضى الله عنه \_ ؛ لأنه أوردها لا على أنها واقعة صحيحة ، ولكن أوردها تحت عنوان " البلاغات " يعنى أنه بلغه هذا الخبر مجرد بلغ ، ومعروف أن البلاغات فى مصطلح علماء الحديث : إنما هى مجرد أخبار وليست أحليث صحيحة السند أو المتن (١) .

وقد علق الإمام ابن حجر العسقلاني في فتح الباري  $^{(7)}$  بقوله :

هذا هو الصواب ، وحاش أن يقدم رسول الله ـ وهو إمام المؤمنين ـ على على مجرد التفكير فيه .

وعلى كل فإن محمداً الله كان بشراً من البشر ولم يكن ملكاً ولا مدعيًا للألوهية .

<sup>(</sup>١) انظر صحيح البخاري ج٩ ص ٣٨ ، طبعة التعاون .

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ج۱۲ ص ۳۷٦.

والجانب البشرى فيه يعتبر ميزة كان الله يعتنى بها ، وقد قـال القرآن الكريم في ذلك : (قل سبحان ربى هل كنت إلا بشراً رسولاً) (١) .

وحين فتر ( تأخر ) الوحى بعد أن تعلق به الرسول كان يذهب إلى المكان الذى كان ينزل عليه الوحى فيه يستشرف لقاء جبريل ، فهو محبب للمكان الذى جمع بينه وبين حبيبه بشىء من بعض السكن والطمأنينة ، فماذا فى ذلك أيها الظالمون دائماً لمحمد الله فى كل ما يأتى وما يدع ؟

وإذا كان أعداء محمد السيندون إلى الآية الكريمة: (فلعلك باخع نفسك على آثار هم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفاً) (٢).

فالآية لا تشير أبداً إلى معنى الانتحار ، ولكنها تعبير أدبى عن حزن النبي محمد الله بسبب صدود قومه عن الإسلام ، وإعراضهم عن الإيمان بالقرآن العظيم ؛ فتصور كيف كان اهتمام الرسول الكريم الله بدعوة الناس إلى الله ، وحرصه الشديد على إخراج الكافرين من الظلمات إلى النور .

وهذا خاطر طبيعى للنبى الإنسان البشر الذى يعلن القرآن على لسانه العترافه واعتزازه بأنه بشر فى قوله - رداً على مساطلبه منه بعض المشركين - : (وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً \* أو تكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيراً \* أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً أوتأتى بالله والملائكة قبيلاً \* أو يكون لك

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٣.

بیت من زخرف أو ترقی فی السماء ولن نؤمن لرقیك حتی تنزل علینا كتابا نقرؤه). فكان رده : ﴿ سبحان ربی ﴾ متعجباً مما طلبوه ومؤكداً أنه بشر لا يملك تنفيذ مطلبهم : ﴿ هل كنت إلا بشراً رسولاً ﴾ (١).

أما قولهم على محمد ﷺ أنه ليست له معجزة فهو قول يعبر عن الجهل والحمق جميعاً .

حيث ثبت في صحيح الأخبار معجزات حسية تمثل معجزة الرسنول على عند ربها ؛ منها نبع الماء من بين بين أصابعه ، ومنها سماع حنين الجذع أمام الناس يوم الجمعة ، ومنها تكثير الطعام حتى يكفى الجم الغفير ، وله معجزة دائمة هي معجزة الرسالة وهي القرآن الكريم الذي وعد الله بحفظه فَحُفِظ ، ووعد ببيانه ؛ لذا يظهر بيانه في كل جيل بما يكتشفه الإنسان ويعرفه .

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٩٣ .

#### الشبهة الثالثة والخمسون

### ولادة النبي محمد ﷺ عادية

### الرد على الشبهة:

لأن ولادة السيد المسيح \_ عليه السلام \_ تمت على هبة من الله تبلك وتعالى للسيدة العذراء مريم \_ عليها السلام \_ وليس من خلال الزواج بينها وبين رجل . فبعض أهل الكتاب ( النصارى منهم خاصة ) يتصورون أن كل نبى لا بد أن يولد بمثل هذه الطريقة .

و إذا كانت و لادة محمد الله مثل غيره من ملايين خلق الله فإن هذا عندهم مما يعيبونه به الله ويطعنون في صحة نبوته .

- (۱) فلم يدركوا أن بشرية محمد الله هي واحدة من القسمات التي شاركه فيها كل رسل الله تعالى منذ نوح وإبراهيم وغيرهما من بقية رسل الله إلى موسى عليه السلام ـ الذين ولدوا جميعاً من الزواج بين رجل وامرأة . ولم يولد من غير الزواج بين امرأة ورجل إلا عيسى ـ عليه السلام ـ وكان هذا خصوصية له لم تحدث مع أي نبي قبله ، ولم تحدث كذلك مع محمد الله .
  - (Y) كانت ولادة محمد الله إعلاناً لكونه بشراً من البشر يولد كما يولد البشر ويردى عليه من الأحوال في أكله وشربه ، وفي نومه وصحوه ، وفي رضاه وغضبه وغير ذلك مما يجرى على البشر كالزواج والصحة والمرض والموت أيضاً.
  - (٣) كان محمد الله يعتز بهذه البشرية ويراها سبيله إلى فهم الطبيعة البشرية وإدراك خصائصها وصفاتها فيتعامل معها بما يناسبها ، وقد اعتبر

القرآن ذلك ميزة له في قوله تعالى: ( لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزير عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رءوف رحيم) (١).

كما أعلن محمد على اعتزازه بهذه البشرية وعجزها حين أعلن قومه أنهم لن يؤمنوا به إلا إذا فجر لهم ينابيع الماء من الأرض ، أو أن يكون له بيت من زخرف ، أو أن يروه يرقى فى السماء وينزل عليهم كتاباً يقرأونه ، فكان رده على كما حكاه القرآن : (قل سبحان ربى هل كنت إلا بشراً رسولاً) (٢) . (٤) لقد قرر القرآن قاعدة كون الرسل من جنس من يرسلون إليهم ؛ بمعنى أن يكون المرسلون إلى الناس بشراً من جنسهم ، ولو كال أهل الأرض من جنس غير البشر لكانت رسل الله إليهم من نفس جنسهم وذلك فى قوله تعالى : (قل لو كان فى الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السماء ملكاً رسولاً ) (٢) .

وعلى المعنى نفسه جاءت دعوة إبراهيم عليه السلام: (ربنا وابعث فيهم رسولا منهم يتلو عليهم آياتك) (أ). وقوله تعالى: (كما أرسلنا فيكم رسولاً منكم يتلو عليكم آياتنا) (أ). وقوله تعالى (لقد مَن الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم) (أ). وقوله تعالى ( فأرسلنا فيهم رسولا منهم أن اعبدوا الله ..) (٧). وقوله تعالى ( هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم) (١).

وغير هذا كثير مما أكده القرآن وهو المنطق والحكمة التي اقتضتها مشيئته \_ تعالى \_ لما هو من خصائص الرسالات التي توجب أن يكون

<sup>(</sup>١) التوية : ١٢٨ . (٢) الإسراء : ٩٣ .

 <sup>(</sup>٣) الإسراء: ٩٥.

<sup>(</sup>٥) البقرة ١٥١ .

<sup>(</sup>٧) المؤمنون : ٣٢ .

المرسل إلى الناس من جنسهم حتى يحسن إبلاغهم بما كلفه الله بإبلاغه إليهم وحتى يستأنسوا به ويفهموا عنه .

ومن هنا تكون "بشرية الرسول "بمعنى أن يجرى عليه مـــا يجـرى على الناس من البلاء والموت ومن الصحة والمرض وغيرها من الصفــات البشرية فيكون ذلك أدعى لنجاح البلاغ عن الله .

# الشبهة الرابعة والخمسون يحتاج محمد عليه إلى الصلاة عليه

### الرد على الشبهة:

الحق أن الصلاة على محمد الله من ربه ومن المؤمنين ليست دليل حاجة بل هى مظهر تكريم واعتزاز وتقدير له من الحق سبحانه وتقدير له من أتباعه ، وليست كما يزعم الظالمون لسد حاجته عند ربه لأن ربه قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر .

لأن أى مقارنة منصفة بين ما كان عليه وبين غيره من أنبياء الله ورسله ترتفع به ليس فقط إلى مقام العصمة ؛ بل إلى مقام الكمال الذى أتم به الله الرسالات ، وأتم به النتزيل ، وأتم به النعمة ، فلم تعد البشرية بعد رسالته بعاجة إلى رسل ورسالات .

لذلك فإن رسالته وهي الخاتمة والكاملة حملت كل احتياجات البشوية وما يلزمها من تشريعات ونظم ومعاملات وما ينبغي أن تكون عليه من أخلاق وحضارة مما افتقدت مثل كماله كل الرسالات السابقة .

وحسب رسالة محمد الله أنها جاءت رحمة عامة للبشرية كلها كما قال القرآن: ( وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) (١). فلم تكن كما جاء ما قبلها رسالة خاصة بقوم رسولهم كما قال تعالى: ( وإلى عاد أخاهم هودًا قال يا قوم اعبدوا الله ) (٢).

- ( وإلى ثمود أخاهم صالحًا قال يا قوم اعبدوا الله  $(^{r})$  .
- ﴿ وَإِلَى مدين أَخَاهُم شعيبًا قال يا قوم اعبدوا الله ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ١٠٧ . (٢) الأعــراف : ٦٥ .

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ٧٧ . (٤) الأعراف: ٨٥ .

و هكذا كل رسول كان مرسلاً إلى قومه ..

لت كانت رسالة محمد الله العالمين وإلى الناس كافة كما جاء في قوله تعالى : ( وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) (١)، ( وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) (١)، ( وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً ونذيراً) (٢) .

ورسالة محمد الخات فوق كونها عالمية فقد كانت هى الخاتمة والكاملة التى \_ كما أشرنا \_ تفى باحتياجات البشر جميعاً وتقوم بتقنين وتنظيم شئونهم المادية والمعنوية عبر الزمان والمكان بكل ما فيه خيرهم فى الدنيا والآخرة .

وفى هذا قال الله تعالى : ( ما كإن محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين) (٣).

وقال في وصفه لإكمال الدين برسالة محمد ﷺ ( الإسلام ) : ( اليسوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا) (أ) .

إن عموم رسالة محمد إلى العالمين ، وبإعتبارها الرسالة الكاملة والخاتمة ؛ يعنى امتداد دورها واستمرار وجودها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها مصداقاً لقوله تعالى : ( هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله) (٥).

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ١٠٧.

<sup>(</sup>۲) سيأ : ۲۸ .

<sup>(</sup>٣) الأحزاب : ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٣ .

<sup>(</sup>٥) التوبة : ٣٣ ــ الفتح : ٢٨ ــ والصف : ٩ .

# الشبهة الخامسة والخمسون محمد ﷺ أمّى فكيف علّم القرآن ؟

### الرد على الشبهة:

والأمى إما أن يكون المراد به من لا يعرف القراءة والكتابة أخذًا من " الأمية " ، وإما أن يكون المراد به من ليس من اليهود أخذًا من " الأممية " حسب المصطلح اليهودى الذى يطلقونه على من ليس من جنسهم .

وقد رد القرآن على هذه المقولة ردًا صريحًا في قوله :

( وقالوا أساطير الأولين اكتتبها فهى تملى عليه بكرة وأصيلا \* قــل أنزله الذي يعلم السر في السموات والأرض إنه كان غفورًا رحيمًا ) (١) .

وحسب النبى الأمى الذى لا يعرف القراءة ولا الكتابة أن يكون الكتاب الـــذى أنزل عليه معجزًا لمشركى العرب وهم أهل الفصاحة والبلاغـــة ؛ بــل ومتحديًا أن يأتوا بمثله أو حتى بسورة من مثله .

كفاه بهذا دليلاً على صدق رسالته وأن ما جاء به \_ كما قـال بعض كبار هم \_ " ليس من سجع الكهان و لا من الشعر و لا من قول البشر " .

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٥-٦ .

أما إذا تعاملنا مع مقولتهم عن محمد الله "أمّى "على معنى أنه من الأمميين أن على معنى أنه أنه أنه من الأمميين أي أنه من غير اليهود .

ذلك لأن اعتداد اليهود بالتعالى على من عداهم من " الأمميين " واعتبار أنفسهم وحدهم هم الأرقى والأعظم وأنهم هم شعب الله المختسار كما يزعمون .

كل هذا مما يتنافى تمامًا مع ما جاء به محمد على المساواة الكاملة بين بنى البشر رغم اختلاف شعوبهم وألوانهم وألسنتهم على نحصو ما ذكره القرآن ؛ الذى اعتبر اختلاف الأجناس والألوان والألسنة هو لمجرد التعارف والتمايز ؛ لكنه ما أبدًا ما لا يعطى تميزًا لجنس على جنسس ، فليس فلي الإسلام ما يزعم اليهود ما أنهم شعب الله المختار .

ولكن التمايز والتكريم في منظور الإسلام ؛ إنما هو بالتقوى والصلاح كما في الآية الكريمة : (يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبًا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله اتقاكم ) (١).

<sup>(</sup>١) الحجرات : ١٣ .

### الشبهة السادسة والخمسون

### محمد ﷺ يحرّم ما أحل الله

### الرد على الشبهة:

استند الظالمون لمحمد ﷺ فى توجيه هذا الاتهام إلى ما جاء فى مفتتـــح سورة التحريم من قوله تعالى : (يا أيها النبى لم تحرم ما أحل الله لك تبتغى مرضاة أزواجك والله غفور رحيم ﴾ (١) .

وهذه الآية وآيات بعدها تشير إلى أمر حدث في بيت النبي عاتبته نساؤه وتظاهرن عليه بدوافع الغيرة المعروفة عن النساء عامة إذ كان ﷺ قد دخل عند إحداهن وأكل عندها طعامًا لا يوجد في بيوتهن ، فأسر إلى إحداهن بالأمر فأخبرت به أخريات فعاتبنه فحرم ﷺتناول هذا الطعام على نفسه ابتغاء مرضاتهن .

والواقعة صحيحة لكن اتهام الرسول بأنه يحرم ما أحل الله هو تصيّد للعبارة وحمل لها على ما لم ترد له ..

فمطلع الآية (لم تحرم ما أحل الله لك) هو فقط من باب "المشاكلة " لما قاله النبى لنسائه ترضية لهن ؛ والنداء القرآنى ليس اتهامًا له بتحريم. ما أحل الله ؛ ولكنه من باب العتاب له من ربه سبحانه الذى يعلم تبارك وتعالى أنه إلى يستحيل عليه أن يحرم شيئًا أو أمرًا أو عملاً أحله الله ؛ ولكنه بشدد على نفسه لصالح مرضاة زوجاته من خلقه العالى الكريم .

ولقد شهد الله للرسول بتمام تبليغ الرسالة فقال : ( ولو تقول علينا بعض الأقاويل \* لأخذنا منه باليمين \* ثم لقطعنا منه الوتين \* فما منكم من أحد عنه حاجزين > (٢).

<sup>(</sup>١) التحريم: ١.

<sup>(</sup>٢) الحاقة: ٤٤- ٢٧ .

وعليه فالقول بأن محمدًا ﷺ يحرّم ما أحل الله من المستحيلات على مقام نبوته التى زكاها الله تبارك وتعالى وقد دفـــع عنــه مثـل ذاــك بقولــه: (وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحى يوحى) (۱).

فمقولة بعضهم أنه يحرم هو تحميل اللفظ على غير ما جاء فيه ، وما هو إلا وعد أو عهد منه الله البعض نسائه فهو بمثابة يمين له كفارته و لا صلة له بتحريم ما أحل الله .

<sup>(</sup>١) النجم: ٣- ٤ .

### الشبهة السابعة والخمسون

### تعلّم محمد عليه من غيره

### الرد على الشبهة:

وهى من أسوأ المفتريات على محمد الذي قال ربه عز وجل عنه: ( وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحى يوحى ) ( ) .

لكن الحقد حين يتمكن من قلوب الحاقدين يدفعهم إلى المنكر من القول ومن الزور ، حتى إنهم ليتجرأون على قول لا يقبله عقل عاقل ، ولا يجرؤ على مثله إلا المفترون .

فى هذه المقولة زعموا أنه حين كان ينزل عليه الوحى بالآيات التى أثبت العلم الحديث المعاصر أنها من أبرز آيات الإعجاز العلمى فى القرآن فيما تتصل بمراحل خلق الإنسان من سلالة من طين ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة مخلّقة وغير مخلقة ثم يكون إنشاؤه خلقًا آخر ...

زعموا أِن كاتب وحيه قال مادحًا مَنْ هذا خلقه : ( تبسارك الله أحسس المخالفين ) (٢) . .

ثم أفرطوا في زعمهم فقالوا إن محمدًا ﷺ قال له: اكتبها فهكذا نزلت على .. ؟! وهنا لابد من وقفة:

فأولاً: مما هو ثابت أن الرسول الله كان إذا نزل عليه الوحى يأخذ العرق يتصبب من جسده ويكون في غيبة عمن حوله .. فإذا انقضى الوحى أخذ في ذكر وتلاوة ما نزل عليه من القرآن ، وهذا ما تقرره كل كتب السيرة .

<sup>(</sup>١) النجم: ٣-٤.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ١٤ .

ثالثًا: وبهذا يتضم كذب المقولة أن كاتب وحيه الله الذي أملاها عليه وأنه أمر بإثباتها .

رابعًا: أن لفظة " تبارك الله " تكررت في القرآن الكريم تسع مرات ، تلتقى جميعها في مواضع يكون الحديث فيها عن قدرة الخالق فيما خلق من مثلل قوله تعالى:

( ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين ) (1) .

( تبارك الذى نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرًا) (٢). ( تبسارك الذى جعل في السماء بروجا وجعل فيها سراجًا وقمرًا منيرًا) (٣).

(تبارك الذي له ملك السموات والأرض وما بينهما ) (أ) .

( تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ) ( $^{\circ}$ ) .

فلماذا تعلم محمد ﷺ من كاتب وحيه آية " المؤمنون " دون غير ها مما جاء في بقية السور ؟!!

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ١.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٦١ .

<sup>(</sup>٤) الزخرف: ٨٥.

<sup>(</sup>٥) الملك : ١ .

#### الشبهة الثامنة والخمسون

### محمد على يعظم الحجر الأسود

### الرد على الشبهة:

إنهم فى هذه المقولة \_ يريدون أن يتهموه بأنه كـــان يعظـم الحجـر الأسود \_ بل ويعظم الكعبة كلها بالطواف حولها وهى حجر لا يختلف فـــى زعمهم عن الأحجار التى كانت تصنع منها الأوثان فى الجاهلية وكأن الأمــو سواء!!

وحقيقة الأمر أن من بعض ما استبقاه الإسلام من أحوال السابقين مساكان فيه من تعاون على خير أو أمر بمعروف ونهى عن منكر ، من ذلك ثناء الرسول على حلف كان فى الجاهلية يسمى "حلف الفضول "وهسوعمل إنسانى كريم كان يتم من خلاله التعاون على نصرة المظلوم ، وفسداء الأسير ، وإعانة الغارمين ، وحماية الغريب من ظلم أهل مكة وهكذا ..

وقد أثنى الرسول على هذا الحلف وقال: لو دعيت إلى مثله لأجبت. وأيضًا كان مما استبقاه الإسلام من فضائل السابقين مما ورثـوه عـن إبراهيم - عليه السلام - تعظيمهم للبيت الحرام وطوافهم به ؛ بل وتقبيلهم للحجر الأسود.

وهناك بعض مرويات تقول إن هذا الحجر من أحجار الجنة .

وهنا فقط لا يكون أمامنا إلا ما ثبت من أن الرسول المحكان يقبل الحجو الأسود عند طوافه بالبيت ، وهو ما تنطق به الرواية عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه \_ أنه قال عن تقبيله لهذا الحجر: (والله إنى لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ، ولو لا أنى رأيت رسول الله يقبلك ما قبلتك ).

#### وهنا نقول:

من المستحيل أن يكون تقبيل الرسول الله المجاراة أو المشاكلة لعبدة الأصنام فيما كانوا يفعلون .

ومستحيل أيضًا أن يكون على قد فعل ذلك - أى تقبيل الحجر الأسود - دون وحى أو إلهام وجهه على إلى تقبيل الحجر بعيدًا بعيدًا عن أى شبهة وثنية أو مجاراة لعبدة الأصنام.

و لأنه الحجر الأسود أصبح تقبيل الحجر الأسود من بعض مناسك الحجاج والعمار المبيت الحرام .

كما أن تعظيم الحجر الأسود هو امتثال لأوامر الله الذي أمر بتعظيم هذا الحجر بالذات ، وهو سبحانه الذي أمر برجم حجر آخر كمنسك من مناسك الحج فالأمر بالنسبة للتعظيم أو الرجم لا يعدو كونه إقرارًا بالعبودية لله تعالى وامتثالاً لأوامره عز وجل واستسلامًا لأحكامه .

### الشبهة التاسعة والخمسون

### كاد محمد ﷺ أن يفتن

### الرد على الشبهة:

أخذوا ذلك من فهم مغلوط لآيات سورة الإسراء : ( وإن كادوا ليفتنونك عن الذى أوحينا إليك لتفترى علينا غيره وإذًا لاتخذوك خليلا \* ولسولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئًا قليلاً \* إذًا لأنقتاك ضعف الحياة وضعف الممات ثم لا تجد لك علينا نصيرًا ) (١).

بعض ما قيل في سبب نزول هذه الآية أن وفد ثقيف قالوا للرســولﷺ أَجَلنا سنة حتى نقبض ما يهدى لآلهتنا من ( الأصنام ) فــاذا قبضنـا ذلـك كسرناها وأسلمنا ، فهم ﷺ بقبول ذلك فنزلت الآية .

قوله تعالى: "كدت تركن إليهم "أى هممت أو قاربت أن تميل لقبول ما عرضوه عليك لولا تثبيت الله لك بالرشد والعصمة ، ولو فعلت لعذبناك ضعف عذاب الحياة وعذاب الممات ؛ يعنى : قاربت أن تستجيب لما عرضوه لكنك بتثبيت الله لم تفعل لعصمة الله لك .

وكل مَنْ هُمْ على مقربة من الثقافة الإسلامية يغرفون أن " الـــهم " أى المقاربة لشيء دون القيام به أو الوقوع فيه لا يعتبر معصية ولا جزاء عليه وهو مما وضع عن الأمة وجاء به ما صح عن النبي على قوله:

( وضع عن أمتى ما حدثت به نفسها ما لم تعمل به أو تتكلـــم بــه ) ، وعليه .. فإنه لا إثم و لا شيء يؤخذ على محمد في ذلك .

<sup>(</sup>۱) الإسراء : ۲۳–۲۵ .

#### الشبهة الستون

### قاتل محمد ﷺ في الشهر الحرام

### الرد على الشبهة:

وذلك لما ورد في آيات سورة البقرة:

( يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام وإخراج أهنه منه أكبر عند الله والفتنة أكبر من القتل ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا ) (١).

والمسلمون جميعاً وعلى رأسهم إمامهم ورسولهم محمد الله المناس لحرمة الأشهر الحرم وعدم القتال فيها واعتبار القتال فيها حدثًا كبيرًا أو كأنه كبيرة من الكبائر ..

لكن ما الذى يفعله المسلمون إذا ما ووجهوا من أعدائهم من المشركين بالقتال والعدوان على الأنفس والأموال والأعراض ، ليس هذا فحسب بل ماذا يفعل المسلمون إذا فوجئوا بمن يخرجهم من المسجد الحرام وهم أهله وهم أولى به من غيرهم ؟!

إن قانون " الدفع الحضارى " الذى يقره القرآن الكريم لحماية الكون من إفسله المتجبرين والظلمة ، ثم لحماية بيوت العبادة للمسلمين والنصارى واليهود أيضا ، والذى عبرت عنه الآيتان الكريمتان : ( ولولا دفع الله النساس بعضهم ببعض لفسدت الأرض) (٢) . وقوله : ( ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرًا ولينصرن الله من

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢١٧ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٥١ .

ينصره إن الله لقوى عزيز) (١) . هذا القانون القرآنى ــ وليس قــانون مـن ضربك على خدك الأيمن فأدر له خدك الأيسر ــ هو وحده الـــذى يحمــى الكون والناس من إفساد المتجبرين وظلم الظالمين .

وذلك على أساس أن من يمكن الله لهم فى الأرض بما يمنحهم من القوة والثروة والعلم يجب - وبحسب القانون القرآني - أن يكونوا صالحين وأخيارًا ؛ بمعنى : أن يستخدموا قوتهم وثروتهم وعلمهم لا في الطغيان والتجبر ولكن فى حماية القيم النبيلة التى تحمى بها العدل والحق وتمكن لكل ما هو خير ، وتنفى كل ما هو شرحتى تنعم البشرية بالأمن والاستقرار ، وتعتدل أمور الحياة والناس .

وهذا ما جاءت الآية التالية للآيتين السابقتين لتقره حيث يقول:

( الذين إن مكناهم في الأرض أقساموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا
بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور) (٢).

ولأن إقرار حقوق عباد الله في أرض الله وحماية المستضعفين من بطش المتجبرين لا يقل حرمة عند الله من حرمة الأشهر الحرم فقد أبيح القتال فيها لمن ظُلموا من المسلمين ومن فتنوا في دينهم وأخرجوا من ديارهم ظلمًا وعدوانًا.

وهذا ما تقرره الآية : ( يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام وإخراج أهله منه أكسبر عند الله والفتنة أكبر من القتل ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا ) (٢).

<sup>(</sup>١) الحج : ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) الحج: ٤١.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢١٧ .

### الشبهة الحادية والستون

### محمد ﷺ مذنب كما في القرآن

### الرد على الشبهة:

أخذوها من فهمهم الخاطئ في مفتتح سورة "الفتح ": ﴿ لَيَغْفُر لَـكُ اللهُ مَا تَقَدَم مِن دُنْبِكُ وما تأخر ويتم نعمته عليك ويهديك صراطًا مستقيمًا﴾ (١) . فقالوا: كتاب محمد يعترف عليه ويصفه بأنه مذنب!!

وسيرة محمد سيد الخلق وخاتم الأنبياء الله كتاب كبير مفتوح استوفى فيه كتاب سيرته كل شيء في حياته . في صحوه ونومه وفي حربه وسلمه ، وفي عبادته وصلواته ، في حياته مع الناس بل وفي حياته بين أهله في بيته.

ليس هذا فحسب بل إن صحابته حين كـــانوا يــروون عنــه حديثًا أو يذكرون له عملاً يصفونه فله وصفًا بالغ الدقة وبالغ التحديد لكافة التفاصيل حتى ليقول أحدهم: قال فله كذا وكان متكئاً فجلس، أو قال كذا وقــد امتــلأ وجهه بالسرور وهذا ما يمكن وصفه بلغة عصرنــا: إنــه تسـجيل دقيــق لحياته فله بالصوت والصورة..

ثم جاء القرآن الكريم فسجل له شمائله الكريمة فقال عنه: إنه الرحمة المهداة إلى عباد الله: ( وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) (٢). ووصفه بأنه الرؤوف الرحيم بمن أرسل إليهم: ( لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم) (٢). ثم لخص القرآن مجمل شمائله الله في قوله: ( وإنك لعلى خلق عظيم) (٤).

<sup>(</sup>۱) الفتح : ۲ . (۲) الأنبياء ۱۱۷ .

<sup>(</sup>٣) القوبة : ١٢٨ . (٤) القلم : ٥ .

أكثر من هذا أن تكفل القرآن بإذاعة حتى ما هو من خلجات الرسول وحديث نفسه الذى بينه وبين الله مما لا يطلع الناس عليه على نحو ما جاء في سورة الأحزاب في أمر الزواج بزينب بنت جحش والذى كان القصد التشريعي فيه إبطال عادة النبني من قوله تعالى: ﴿ وتحفى في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه فلما قضى زيد منها وطرا زوجناكها لكى لا يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم إنا قضوا منهن وطرًا و كان أمر الله مفعولاً) (١).

أقول: مع أن سيرة محمد هلك هي كتاب مفتوح لم يخف التاريخ منه شيئاً بل وتدخل القرآن ليكشف حتى ما يحدث به نفسه الله مما لا يطلع عليه الناس ، ولم يذكر له الله ذلة ولا ذنبًا في قول أو عمل .

أفبعد هذا لا يتورع ظالموه من أن يقولوا أنه " مذنب " ؟ !!!

ولو كان هؤلاء الظالمون لمحمد على شيء من سلامة النظر وصفاء القلوب لانتبهوا إلى بقية سورة الفتح ، والتي كانت كلها تثبيتاً للمؤمنين وللرسول وتبشيرًا لهم بالتأييد والنصر .. لو كان محمد الله تعالى ممن يؤيدهم من المذنبين والعاصين لكان من المستحيل أن يجعله الله تعالى ممن يؤيدهم بنوره ويتم عليهم نعمته ويهديهم صراطًا مستقيماً ؛ لأن النصر يكون للصالحين لا للمذنبين .

ونقف أمام الذنب في منطوق الآية : ﴿ لَيَغْفِرُ لَكُ الله مَا تَقَدَمُ مِن دُنبِكُ وَمَا تَأْخُر ﴾ فالذنب هنا ليس مما تعارف عليه الناس من الخطأ والآثام ؛ لأن سنة الله تبارك وتعالى هي عصمة جميع أنبيائه وفي قمتهم خاتمهم الله عصمة عصمة عما يعرفه ويقره ويقره ويقرره أنباع كل الرسالات إلا قتلة الأنبياء ومحرفي الكلم

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٣٧ .

عن مواضعه من اليهود الذين خاضوا في رسل الله وأنبيائه بما هو معروف .

فالذنب هو ما يمكن اعتباره ذنباً على مستوى مقام نبوته الناس مسا تقدره الحكمة الإلهية \_ لا ما تحدده أعراف الناس .

ومع هذا كله فإن سيرة محمد الله قبل البعثة كانت محل تقدير قومه وإكبارهم له لما اشتهر به الله من العفة والطهر والتميز عن جميع أترابه من الشباب حتى كان معروفًا بينهم بالصادق الأمين .

أفبعد هذا لا يستحى الظالمون لمحمد الله والحاقدون عليه من أهل الكتاب أن يقولوا: إنه مذنب ؟!!

( ) كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذبا € (١) .

<sup>(</sup>١) الكهف : ٥ .

### الشبهة الثانية والستون

### الشيطان يوحي إلى محمد ﷺ

### الرد على الشبهة:

الظالمون لمحمد على يستندون في هذه المقولة إلى أكذوبة كانت قد تناقلتها بعض كتب التفسير من أنه على كان يقرأ في الصلاة بالناس سورة " النجم : فلما وصل الله الله قوله تعالى : (أفرأيتم اللات والعرى\* ومناة الثالثة الأخرى) (١) ؛ تقول الأكذوبة :

إنه الله الله الله الله العلى وإن شـفاعتهن المرانيق (٢) العلى وإن شـفاعتهن الترتجي .

ثم استمر الله في القراءة ثم سجد وسجد كل من كانوا خلفه من المسلمين وأضافت الروايات أنه سجد معهم من كان وراءهم من المشركين!!

وذاعت الأكذوبة التى عرفت بقصة " الغرانيق " وقال ... م...ن تكون أذاعتها فى صالحهم ... : إن محمداً أثنى على آلهتنا وتراجع عما كان يوجهه إليها من السباب . وإن مشركى مكة سيصالحونه وسيدفعون عن المؤمنين به ما كانوا يوقعونه بهم من العذاب .

وانتشرت هذه المقولة حتى ذكرها عدد من المفسرين حيث ذكروا أن المشركين سجدوا كما سجد محمد الله وقالوا له : ما ذكرت الهتنا بخير قبل الليوم ولكن هذا الكلام باطل لا أصل له .

وننقل هنا عن الإمام ابن كثير في تفسيره الآيات التي اعتبرها المرتكــز الذي استند إليه الظالمون للإسلام ورسوله وهي في سورة الحج حيث تقول:

<sup>(</sup>١) النجم: ١٩ - ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) المراد بالغرانيق : الأصنام ؛ وكان المشركون يسمونها بذلك تشبيها لها بالطيور البيض التي ترتفع فـــى السماء .

( وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبى إلا إذا تمنى ألقى الشيطان فسى أمنيته فينسخ الله ما يلقسى الشيطان شم يحكم الله آياته والله عليم حكيم) (١) وبعد ذكره للآيتين السابقتين يقول: " ذكر كثير من المفسرين هنا قصة " الغرانيق وما كان من رجوع كثير ممن هاجروا إلى الحبشة " ظنّا منهم أن مشركي مكة قد أسلموا.

ثم أضاف ابن كثير يقول: ولكنها - أى قصة " الغرانيق " - من طرق كثيرة مرسلة ولم أرها مسندة من وجه صحيح، ثم قال ابن كثير: (٢) عـن ابن أبى حاتم بسنده إلى سعيد بن جبير قال: " قرأ رسـول الله الله بمكـة " سورة النجم " فلما بلغ هذا الموضع . ﴿ أَفْرَأْيتُم الـلات والعـزّى \* ومناة الثالثة الأخرى ﴾ قال بن جبير: فألقى الشيطان على لسانه: تلك الغرانيـق العلا وإن شفاعتهن لترتجى .

فقال المشركون: ما ذكر آلهتنا بخير قبل اليوم .. فأنزل الله هـــذه الآيــة: ( وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبى إلا إذا تمنى ألقى الشيطان فـــى أمنيته فينسخ الله ما يلقى الشيطان ثم يحكم الله آياته والله عزيــز حكيـم) ليقرر العصمة والصون لكلامه سبحانه من وسوسة الشيطان .

وربما قيل هذا: إذا كان الله تعالى ينسخ ما يلقى الشيطان ويحكم آياته فلماذا لم يمنع الشيطان أصلاً من إلقاء ما يلقيه من الوساوس في أمنيات الأنبياء

والجواب عنه قد جاء في الآيتين اللتين بعد هذه الآية مباشرة:

<sup>(</sup>١) الحج: ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) عن : التفسير الوسيط للقرآن لشيخ الأزهر د . طنطاوى ج٩ ص ٣٢٥ وما بعدها .

أولاً: ليجعل ما يلقيه الشيطان فتنة للذين فى قلوبهم مرض من المنسافقين والقاسية قلوبهم من الكفار وهو ما جاء فى الآية الأولى منهما: (ليجعسل ما يلقى الشيطان فتنة للذين فى قلوبهم مرض) (١).

ثانياً: لميز المؤمنين من الكفار والمنافقين فيزداد المؤمنون إيمانا على إيمانهم ؛ وهو ما جاء في الآية الثانية: ﴿ وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك فيؤمنوا به فتخبت له قلوبهم وإن الله لهادى الذين آمنوا إلى صراط مستقيم ﴾ (٢).

هذا: وقد أبطل العلماء قديمًا وحديثًا قصة الغرانيــق. ومــن القدمـــاء . الإمام الفخر الرازى الذى قال ما ملخصه (٦):

"قصة الغرانيق باطلة عند أهل التحقيق وقد استدلوا على بطلانها بالقرآن والسنة والمعقول ؛ أما القرآن نحمن وجوه،: منها قوله تعالى : (ولو تقول علينا بعض الأقاويل \* لأخذنا منه باليمين \* ثم لقطعنا منه الوتين \* فما منكم من أحد عنه حاجزين) (؛).

وقوله سبحانه : (وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحى يوحى) . (°) وقوله سبحانه حكاية عن رسوله (قل ما يكون لى أن أبدله من تلقاء نفسى إن أتبع إلا ما يوحى إلى ) (۱) .

وأما بطلانها بالسنة فيقول الإمام البيهقى:

روى الإمام البخارى فى صحيحه أن النبى قرأ سورة "النجم "فسجد وسجد فيها المسلمون والمشركون والإنسس والجن وليس فيها حديث "الغرانيق " وقد روى هذا الحديث من طرق كثيرة ليس فيها ألبتة حديث الغرانيق .

<sup>(</sup>١) الحج : ٥٣ . (٢)

<sup>(</sup>٣) التفسير السابق: ص ٣٢١ . (٤) الحاقة: ٤٤ ــ ٤٧ .

<sup>(</sup>٥) النجم : ٣- ٤ . (٦) يونس : ١٥٠ .

فأما بطلان قصة " الغرانيق " بالمعقول فمن وجوه منها:

أ ــ أن من جوز تعظيم الرسول للأصنام فقد كفر لأن من المعلوم بالضرورة أن أعظم سعيه الله كان لنفى الأصنام وتحريم عبادتها ؛ فكيف يجوز عقلاً أن يثنى عليها ؟

ب \_ ومنها: أننا لو جوزنا ذلك لارتفع الأمان عـن شرعـه الله فإنـه لا فرق - في منطق العقل - بين النقصـان فـي نقـل وحـي الله وبيـن الزيادة فيه .

#### الشبهة الثالثة والستون

# حول الاستغناء بالقرآن عن السنة وعلاقة السنة بالقرآن

هناك من يكتفون بالقرآن الكريم .. ويشككون في صحة الأحاديث ، ويظهرون التناقضات بينها ، ويذكرون الحديث الذي ينص على عدم زيارة المرأة للقبول ، والحديث الذي يقول ( في معناه ) أن الرسول على قال إنني قد أمرتكم بعدم زيارة القبور من قبل ، والآن أسمح لكمم بزيارة القبور .. فيشيرون إلى ذلك بأنه تناقض .. ويدللون على ذلك بأن الأمة قد فقدت الكثير من الأحاديث النبوية عبر الزمان ، أو أن هذه الأحاديث قد حرفت عن معانيها الصحيحة .. ( ا . هم ) .

#### الرد على الشبهة:

فى بداية الجواب عن شبهة هؤلاء الذين يشككون فى الأحاديث النبوية . ننبه على مستوى جهل كل الذين يثيرون مثل هذه الشبهات حــول الحديــث النبوى الشريف .. ذلك أن التدرج والتطور فى التشريع الذى يمثله حديـــث النهى عن زيارة القبور ثم إباحتها .. هذا التدرج والتطــور فــى التشــريع لا علاقة له بالتناقض بأى وجه من الوجوه ، أو أى حال من الأحوال .

ثم إن التشكيك في بعض الأحاديث النبوية ، والقول بوجود تناقضات بين يعض هذه الأحاديث ، أو بينها وبين آيات قر آنية .. بل والتشكيك في مجمل

الأحاديث النبوية ، والدعوة إلى إهدار السنة النبوية والاكتفاء بالقرآن الكريم .. إن هذه الدعوة قديمة وجديدة ، بل ومتجددة .. وكما حذر رسول الله على من الكذب عليه .. فلقد حذر من إنكار سنته ، ومن الخروج عليها .

ونحن بإزاء هذه الشبهة نواجه بلونين من الغلو:

أحدهما : يهدر كل السنة النبوية ، اكتفاء بالقرآن الكريم .. ويـــرى أن الإسلام هو القرآن وحده .

وبين هذين الغلوين يقف علماء السنة النبوية ، الذين وضعوا علوم الضبط للرواية ، وحددوا مستويات المرويات: ، بناء على مستويات الثقة في الرواة .. ثم لم يكتفوا في فرز المرويات غير بعلم " الروايسة " والجرح والتعديل للرجال في الرواة وإنما اشترطوا سلامة " الدراية " أيضنًا لمهذه المرويات التي رواها العدول الضابطون عن أمثالهم حتى رسول الله الله المعدول الضابطون عن أمثالهم حتى رسول الله الله المعدول الضابطون عن المثالهم حتى رسول الله الله العدول الضابطون عن المثاله الله الله الله المعدول الضابطون عن المثاله العدول الشاهد الله المعدول الضابطون عن المثاله المعدول الله المعدول الشاهد المعدول المعدو

أى أن هؤلاء العلماء بالسنة قد اشترطوا " نقد المتن والنص والمضمون " بعد أن اشترطوا " نقد الرواية والرواة " وذلك حتى يسلم المتن والمضمون من " الشذوذ والعلة القادحة " ، فلا يكون فيه تعارض حقيقى مع حديث هو أقوى منه سندًا ، وألصق منه بمقاصد الشريعة وعقائد الإسلام ، ومن باب أولى ألا يكون الأثر المروى متناقضًا تناقضًا حقيقيًا مع محكم القرآن الكريم ..

ولو أننا طبقنا هذا المنهاج العلمي المحكم ، الذي هو خلاصية علوم السنة النبوية ومصطلح الحديث ، لما كانت هناك هذه المشكلة \_ القديم\_ة ..

المتجددة ... ولكن المشكلة ... مشكلة الغلو ، بأنواعه ودرجاته ... إنما تأتى من الغفلة أو التغافل عن تطبيق قواعد هذا المنهج الدى أبدعته الأمة الإسلامية ، والذى سبقت به حضارتنا كل الحضارات في ميدان " النقد الخارجي والداخلي للنصوص والمرويات " .. وهذه الغفلة إنما تتجلي في تركيز البعض على " الرواية " مع إهمال " الدراية " أو العكس .. وفي عدم تمييز البعض بين مستويات المرويات ، كأن يطلب من الأحاديث ظنية الثبوت ما هو من اختصاص النصوص قطعية الثبوت .. أو من مثل تحكيم " الهوى " أو " العقل غير الصريح " في المرويات الصحيحة ، الخالية متونها ومضامينها من الشذوذ والعلة القادحة ..

وهناك أيضًا آفة الذين لا يميزون بين التوقف إزاء "الرواية والرواة "وهم بشر غير معصومين ، وفيهم وفي تعديلهم وقبول مروياتهم اختلف الفقهاء وعلماء الحديث والمحدثون مروبين التوقف إزاء "السنة "، التي ثبتت ضحة روايتها ودرايتها عن المعصوم ي الموقف العلماء المتخصصين وليس الهواة أو المتطفلين إزاء "الرواية والرواة "شيء ، والتوقف إزاء "السنة "التي صحت وسلمت من الشذوذ والعلل القادحة شيء آخر .. والأول حق من حقوق علماء هذا الفن ، أما الثاني فهو تكذيب للمعصوم ي العياذ بالله ..

أما الذين يقولون إننا لا حاجة لنا إلى السنة النبوية ، اكتفاء بالبلاغ القرآنى ، الذى لم يفرط فى شىء .. فإننا نقول لهم ما قاله الأقدمون \_ من أسلافنا \_ للأقدمين \_ من أسلافهم \_ :

إن السنة النبوية هي البيان النبوى للبلاغ القرآني ، وهي التطبيق العملي للآيات القرآنية ، التي أشارت إلى فرائض وعبـــادات وتكـاليف وشعائر ومناسك ومعاملات الإسلام .. وهذا التطبيق العملي ، الذي حوّل القرآن إلـي

إلى حياة معيشة ، ودولة وأمة ومجتمع ونظام وحضارة ، أي الذي " أقسام الدين " ، قد بدأ بتطبيقات الرسول ﷺ للبلاغ القرآني ، ليس تطوعًا و لا تزيّـدًا من الرسول ، وإنما كان قيامًا بفريضة إلهية نص عليـــها القـرآن الكريــم ( وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون > (١) . فالتطبيقات النبوية للفرآن ــ التي هي السنة العملية والبيان القولي الشـــارح والمفسر والمفصل \_ هي ضرورة قرآنية ، وليست تزيّدًا على القرآن الكريم .. هي مقتضيات قرآنية ، اقتضاها القرآن.. ويستحيل أن نستغني عنها بالقرآن .. وتأسيًا بالرسول ﷺ ، وقيامًا بفريضة طاعته \_ التي نصص عليها القرآن الكريم: ﴿ قُلُ أَطِيعُوا اللهُ وَالرَّسُولُ ﴾ (٢) ﴿ أَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا الرسول > (٣) ( من يطع الرسول فقد أطاع الله > (١) ﴿ قُل إِن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله > (٥) ﴿ إِن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله > (٦) . تأسيًا بالرسول ﷺ ، وطاعة له ، كان تطبيق الأمة \_ في جيل الصحابة ومن بعده \_ لهذه العبادات والمعاملات .. فالسنة النبوية ، التي بدأ تدوينها في العهد النبوي ، والتي اكتمل تدوينها وتمحيصها في عصر التابعين وتابعيهم ، ليست إلا التدوين للتطبيقات التي جسدت البلاغ القرآنسي دينًا ودنيا في العبادات والمعاملات.

فالقرآن الكريم هو الذي تَطَلَّبَ السنة النبوية ، وليست هي بالأمر الزائد الذي يغنى عنه ويستغنى دونه القرآن الكريم .

أما العلاقة الطبيعية بين البلاغ الإلهى \_ القرآن \_ وبين التطبيق النبوى لهذا البلاغ الإلهى \_ السنة النبوية \_ فهى أشبه ما تكون بالعلاقة بين

<sup>(</sup>١) النحل : ٤٤ . (٢) آل عمران : ٣٢ . (٣) النساء : ٥٩ .

<sup>(</sup>٤) النساء : ٨٠ . (٥) آل عمران : ٣١ . (٦) الفتح : ١٠ .

" الدستور " وبين " القانون " . فالدستور هو مصدر ومرجع القانون .. والقأنون هو تفصيل وتطبيق الدستور ، ولا حُجة ولا دستورية لقانون يخالف أو يناقض الدستور .. ولا غناء ولا اكتفاء بالدستور عن القانون .

إن رسول الله ﷺ، ليس مجرد مبلّغ فقط ، وإنما هـو مبلّـغ ، ومبيـن للبلاغ ، ومطبق له ، ومقيم للدين ، تحوّل القرآن على يديه إلى حياة عمليـة \_ أى إلى سنة وطريقة يحياها المسلمون .

وإذا كان بيان القرآن وتفسيره وتفصيله هو فريضة إسلامية دائمة وقائمة على الأمة إلى يوم الدين .. فإن هذه الفريضة قد أقامها \_ أول من أقامها \_ حامل البلاغ ، ومنجز البيان ، ومقيم الإسلام \_ عليه الصلاة والسلام .

والذين يتصورون أن الرسول الله مجرد مبلّغ إنما يضعونه في صــورة أدنى من صورتهم هم ، عندما ينكرون عليه البيان النبوى للبلاغ القرآنــى ، بينما يمارسون هم القيام بهذا البيان والتفسير والتطبيق للقرآن الكريــم! ... وهذا " مذهب " يستعيذ المؤمن بالله منه ومن أهله ومن الشيطان الرجيم! .

# الشبهة الرابعة والستون حول تناقض النقل ـ القرآن ـ مع العقل

هناك من يقيمون التناقض بين " العقل " و " النقل " ، ويدعون أن الثقافة الإسلامية نقلية لا عقلية ، ويعتقدون أن جميع علماء الأمة بدون استثناء غير مؤهلين ، لأنهم اعتمدوا على النقل وليس التفكير .. وأنه يجب التفكير في كل أمور الدين ، الأصل قبل الفرع .. وإلغاء كل الأساسيات الموجــودة التــي تعتبرها الأمة من المسلمات ، والبحث من جديد عن الحقيقة ، معتمدين على العقل فقط .. (١.هـ) .

# الرد على الشبهة:

إن القول بالاعتماد على العقل فقط \_ أى دون النقل ، الذى هو الوحسى الإلهى ، فى بلاغه القرآنى وبيانه النبوى \_ .. واستخدام العقل وحدده أداة لإعادة النظر فى كل ما تعتبره الأمة من المسلمات .. هو قول يحتاج إلى ضبط .. وإلى تصويب .. ويمكن أن يتم ذلك من خلال إشارات إلى عدد من الحقائق :

أولاها: أن مقام العقل في الإسلام هو مكان عال وفريد ، ولا نظير لــه في الشرائع السابقة على الشريعة الإسلامية الخاتمة .. فالعقل فـــى الإســلام هو مناط التكليف بكل فرائض وأحكام الإسلام .. أي شــرط التديــن بديــن الإسلام ..

وثانيتها: أن النقل الإسلامي ــ وخاصة معجزته القرآنية ــ هو معجزة عقلية ، قد ارتضت العقل حكمًا في فهمها وفي التصديق بها ، وفي التمييز بين المحكم والمتشابه في آياتها ، وأيضًا في تفسير هذه الآيات .. فليس لقرآن كهنوت يحتكر تفسيره ، وإنما هــو ثمـرة لنظـر عقـول العلماء المفسرين .. وعلى حين كانت معجزات الرسالات السابقة معجزات مادية ، تدهش العقول ، فتشلها عن التفكير والتعقـل ، جاءت معجـزة الإسـلام وتحتكم إليه باعتباره القاضي في تفسير آياتها .. فكان النقل الإسلامي سـبيلاً وتحتكم إليه باعتباره القاضي في تفسير آياتها .. فكان النقل الإسلامي سـبيلاً ومتسقًا مع مرحلة النضج التي بلغتها الإنسانية ، ومع ختم الســماء سلسـلة الرسالات والوحي إلى الأنبياء والرسل وأمم الرسالات ..

وثالثتها: أن العقل \_ فى الإسلام \_ هو سبيل الإيمان بوجود الله ووحدانيته وصفاته .. لأن الإيمان بالله سبابق على التصديق بالرسول وبالكتاب الذى جاء به الرسول ، لأنه شرط لهما ، ومقدم عليهما ، فالتصديق بالكتاب \_ النقل \_ متوقف على صدق الرسول الذى أتى به ، والتصديق بالرسول متوقف على وجود الإله الذى أرسل هذا الرسول وأوحى إليه .. والعقل هو سبيل الإيمان بوجود الله \_ سبحانه وتعالى \_ وذلك عن طريق تأمل وتدبر بديع نظام وانتظام المصنوعات الشاهدة على وجود الصانع المبدع لنظام وانتظام هذه المصنوعات .. فالعقل \_ فى الإسلام \_ هو أداة الإيمان بجوهر الدين \_ الألوهية \_ وبعبارة الإمام محمد عبده : " .. فأول أساس وضع عليه الإسلام هو النظر العقلى ، والنظر عنده هو وسيلة الإيمان الصحيح ، فقد أقامك منه على سبيل الحُجة ، وقاضاك إلى العقل ، ومن قاضاك إلى حاكم فقد أذعن إلى سلطته .. " (١) .

<sup>(</sup>١) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] ج٣ ص ٣٠١ .

وذلك على حين كان العقل غريبًا ومستبعدًا من سبل الإيمان في حقب الرسالات السابقة على الإسلام .. حقب المعجزات المدهشة للعقول ، عندما كانت الإنسانية في مراحل الطفولة " خرافًا ضالة " ، تؤمن بما يُلقي إلى قلبها ، دون إعمال عقل ، لأن الإيمان لا يحتاج إلى إعمال عقل .. وفق عبارة القديس والفيلسوف النصراني " أنسيلم " [٣٣٠ ١ - ٩ - ١ ١ م] .

ورابعتها: أن المقابلة بين " العقل " و " النقل " هسى أثسر مسن آئسار الثنائيات المتناقضة التي تميزت بها المسيرة الفكرية للحضارة الغربية ، تلك التي عرفت الأهُوتًا كنسيًا \_ نقلاً \_ لا عقلانيًا ، فجاءت عقلانيت ها ، في عصر النهضة والتنوير الوضعي العلماني ، ثورة على النقل اللاعقلاني ونقضًا له .. أما في الإسلام ، والمسيرة الفكريـة لحضارتـه وأمتـه \_ وخاصة في عصر الازدهار والإبداع ــ فإن النقل لم يكن أبدًا مقابلاً للعقــلي ، لأن المقابل للعقل هو الجنون ، وليس النقال .. ولأن النقال الإسالمي \_ القرآن الكريم \_ هو مصدر العقلانية المؤمنة ، والباعث عليها ، والداع\_\_\_ الاستخدام العقل والتفكر والتدبر في آيات الله المنظورة والمسطورة جميعًا .. وآيات القرآن التي تحض على العقل والتعقل تبلغ تسمعًا وأربعين آيمة .. والآيات التي تتحدث عن " اللُّب " \_ بمعنى عقل وجوهر الإنسان \_ هي ست عشرة آية . كما يتحدث القرآن عن " النَّهي " \_ بمعنى العقل \_ في آيتين .. وعن الفكر والتفكر في ثمانية عشر موضعًا .. وعن الفقه والتفقه \_ بمعني العقل والتعقل ــ في عشرين موضعًا .. وعن " التدبر " في أربع آيــات .. وعن " الاعتبار " في سبع آيات .. وعن " الحكمة " في تسع عشرة آيــة .. وعن " القلب " كأداة للفقه والعقل ــ في مائة واثنين وثلاثين موضعًا.. ناهيك عن آيات العلم والتعلم والعلماء التي تبلغ في القرآن أكثر من ثمانمائة آيـة .. فالنقل الإسلامي \_ أي الشرع الإلهي \_ هو الداعي للتعقل والتدبر والتفقيه والتعلّم .. والعقل الإنساني هو أداة فقه الشرع ، وشرط ومناط التدين بهذا الشرع الإلهي .. ولذلك لا أثر للشرع بدون العقل ، كما أنه لا غنى للعقلل عن الشرع ، وخاصة فيما لا يستقل العقل بإدراكه من أمور الغيب وأحكام الدين .

ذلك أن العقل ، مهما بلغ من العظمة والتألق في الحكمة والإبداع ، هــو ملكة من ملكات الإنسان ، وكل ملكات الإنسان - بالخبرة التاريخية والمعاصرة ــ هي نسبة الإدراك والقدرات ، تجهل اليوم ما تعلمه غدًا ، وما يقصر عنه عقل الواحد ببلغه عقل الآخر .. وإذا كانت ميادين عالم الشهادة \_ النفس و الكون .. أي الدنيا .. مفتوحة على مصاريعها أمام العقل وأمـــام التجربة \_ بالنسبة للإنسان \_ فإن هناك ميادين \_ وخاصة في معارف عالم الغيب \_ سبيل معر فتها النقل \_ أي الوحى \_ والوجدان \_ القلب والإلهام \_ فالهدايات التي يهندي بها الإنسان هي "العقل "و "النقل "و "التجربة " و " الوجدان " .. وليست العقل وحده دون سواه .. وبتنوع الهدايات وسلبل المعرفة الإنسانية ، مع تنوع مصادر المعرفة الإنسانية \_ الوحى وآيات الله المسطورة ، مع الكون وآيات الله المنظورة ــ تتكامل وتتـــوازن المعرفــة الانسانية \_ و هذه هي نظرية المعرفة الإسلامية \_ بينما يختل توازن هـذه المعرفة إذا هي وقفت \_ في المصادر \_ عند الكون وعالم الشهادة وحده \_ وفي الوسائل وإدراك المعرفة عند العقل وحده ، أو العقل والتجربة وحدهما ، دون النقل والوجدان .. ولقد عبر عن هذا التكامل والتوازن في ــ نظريـــــة المعرفة الإسلامية الإمام محمد عبده [١٢٦٥ ١٣٢٣هـ/٩٤٩ ١٥٠٩م] عندما تحدث \_ في تفسيره لآية ( اهدنا الصراط المستقيم ) \_ من ســورة الفاتحة \_ عن " الهدايات الأربع " \_ العقل ، والنقل ، والتجربة ، والوجدان

كما عبر عن التلازم الضرورى بين العقل والنقل ، لتكامل المعرفة الإسلامية عندما قال: " .. فالعقل هو ينبوع اليقين في الإيمان بالله ، وعلمه وقدرته ، والتصديق بالرسالة .. أما النقل ، فهو الينبوع فيما بعد ذلك من علم الغيب ، كأحوال الآخرة والعبادات .. والقرآن \_ وهو المعجز الخارق \_ دعا الإسلام الناس إلى النظر فيه بعقولهم .. فهو معجزة عُرضت على العقل ، وعرفته القاضي فيها ، وأطلقت له حق النظر في أنحائها ، ونشر ما انطوى في أثنائها .. وإذا قدرنا عقل البشر قدره ، وجدنا غاية ما ينتهي إليه كماله إنما الإنساني .. أما الوصول إلى معرفة عوارض بعض الكائنات التي تقع تحت الإدراك الإنساني .. أما الوصول إلى كنه حقيقته فمما لا تبلغه قوته .. ومن أحسوال الحياة الأخرى ما لا يمكن لعقل بشرى أن يصل إليه وحده .. لهذا كان العقل محتاجًا إلى مُعين يستعين به في وسائل السعادة في الدنيا والآخرة .. " (أ) .

فالإسلام لا يعرف \_ على الإطلاق \_ هذه الثنائي\_ة المتناقضة بين العقل والنقل .. وصريح المعقول لا يمكن أن يتعارض مع صحيح المنقول .. ولقد عبر الإمام محمد عبده عن ما قد يتوهمه البعض تعارضاً عندما صاغ حقيقة هذه القضية فقال : "لقد تقرر بين المسلمين أن الدين إن جاء بشيء قد يعلو على الفهم ، فلا يمكن أن يأتي بما يستحيل عند العقل .. " (٢) .. ففارق بين ما يعلو على إدراك العقل ، من بعض أمور الدين ، وبين ما يستحيل في العقل الذي برئ ويبرأ منه الدين .

ومن بين علماء الإسلام الذين عبروا ــ بصدق وعبقرية ــ عن تكامل العقل والنقل ــ الحكمة والشريعة ــ حُجة الإسلام ــ أبــو حــامد الغزالـــى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ج٣ ص ٣٢٥ ، ٣٧٩ .

<sup>(</sup>٢) [الأعمال الكاملة] ج٣ ص ٢٥٧.

[.٥٥\_٥٠٥هـ/٥٥ اـ١١١م] عندما قال: "إن أهل السنة قد تحققوا أن لا معاندة بين الشرع المنقول والحق المعقول، وعرفوا أن من ظن وجوب الجمود على التقليد واتباع الظواهر، ما أتوا به إلا من ضعف العقول وقلة البصائر. وأن من تغلغل في تصرف العقل حتى صادموا به قواطع الشرع، ما أتوا به إلا من خبث الضمائر. فميل أولئك إلى التفريط، وميل هؤلاء إلى ما أتوا به إلا من خبث الضمائر. فميل أولئك إلى التفريط، وميل هؤلاء إلى الإفراط، وكلاهما بعيد عن الحزم والاحتياط. فمثال العقل: البصر السليم عن الأفات والآذاء، ومثال القرآن: الشمس المنتشرة الضياء، فاخلق أن يكون طالب الاهتداء المستغنى إذا استغنى بأحدهما عن الآخر في غمار الأغبياء، فلا فرق بينه وبين العميان. فالعقل مع الشرع نور على ور.. " (۱).

وهذه العلاقة بين العقل والنقل \_ علاقة التكامل والتآخى \_ هى الت\_ى أكد عليها أبو الوليد ابن رشد [٢٠٥\_٤٥٢ه\_/١١٢٦ ا\_١٩٨ م] عندما قال : " .. فإنا \_ معشر المسلمين \_ نعلم على القطّ\_ع ، أنه لا يودى النظر البرهانى إلى مخالفة ما ورد به الشرع ، فإن الحق لا يضاد الحق ، بل . يوافقه ويشهد له .. فالحكمة هى صاحبة الشريعة ، والأخـت الرضيعـة .. وهما المصطحبتان بالطبع ، المتحابتان بالجوهر والغريزة .. " (٢) .

فالباب مفتوح على مصراعيه أمام العقل في سائر ميادين عالم الشهادة . وهو سبيل الفقه والفهم والتكليف في الشرع والدين .. لكن لابد من مــوازرة الشرع والنقل للعقل فيما لا يستقل العقل بإدراكه من أخبار عالم الغيب والحكم والعلل من وراء بعض أحكام العبادات في الدين .. وما قد يبدو مـن

<sup>(</sup>١) [ الاقتصاد في الاعتقاد ] ص ٢، ٣ . طبعة القاهرة . مكتبة صبيح بدون تاريخ .

<sup>(</sup>٢) [ فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة مـن الاتصال ] ص ٣١، ٣٢، ٢٧ . دراسة وتحقيق د . محمد عمارة . طبعة دار المعارف . القاهرة سنة ١٩٩٩م .

تعارض \_ عند البعض \_ أحيانًا بين العقل والنقل ، ف \_ هو تعارض بين العقل وبين " ظاهر " النقل وليس حقيقة معنى النقل أو مرجعه إلى تخلف " صحة " النقل .. أو تخلف " صراحة " العقل .. أو وجود ما يعلو على الفهم ، لا ما يتعارض مع العقل .. فالعقل مع الشرع \_ كما قال حُجة الإسلام الغزالي \_ " نور على نور " .. وما الحديث عن التعارض بينهما إلا أثر من آثار الغلو في أحدهما ، تفريطًا أو إفراطًا .

وإذا كانت البداهة والخبرة البشرية وحتى الحكمة الفلسفية وحقيقة تقول: إن من مبادئ الدين والشرائع ما لا يستقل العقل بإدراك كنهه وحقيقة جوهره، فكيف يجوز لعاقل أن يدعو إلى تحكيم العقل وحده في كل أساسيات الدين ؟! لقد قال الفيلسوف الفقيه أبو الوليد ابن رشد وهدو الذي احترم عقلانيته المتألقة الأوروبيون والمسلمون جميعًا. قال عصن رأى الفلاسفة القدماء في مبادئ الشرائع التي لا يستقل العقل بإدراكها: " إن الحكماء مسن الفلاسفة ليس يجوز عندهم التكلم ولا الجدل في مبادئ الشرائع مثل: هل الله تعالى موجود ؟ وهل السعادة موجودة ؟ وهل الفضائل موجودة ؟ . وفاعل خلك عندهم محتاج إلى الأدب الشديد ، ولذلك وجب قتل الزنادقة .. فيجب على كل إنسان أن يسلم بمبادئ الشرائع ، لأن مبادئها أمور إلهية تفوق العقول الإنسانية ، وكيفية وجودها هو أمر معجز عن إدراك العقول الإنسانية ، فلابد أن يعترف بها مع جهل أسبابها .. " (١) .

فليس هناك عاقل يحكم العقل فيما لا يستقل العقل بإدراكه مــن مبــادئ الشرائع والمعجزات ، وكنه وجوهر وحقائق المغيبات .

<sup>(</sup>١) [تهافت التهافت] ص١٢١، ١٢٢، ١٢٥، طبعة القاهرة سنة ١٩٠٣م.

وليس هناك عاقل يغفل أو يتغافل عن مكانة ودور العقـــل فــى ديـن الإسلام .

وإدراك وظيفة العقل .. وميدان عمله .. وحدود قدراته ، هو لب الاحترام للعقل ، وليس فيه انتقاص من سلطانه ، الذى تألق فى دين الإسلام وفكر المسلمين .

# الشبهة الخامسة والستون

# الإسلام انتشر بالسيف ، ويحبذ العنف

#### الرد على الشبهة:

وهى من أكثر الشبه انتشارًا ، ونرد عليها بالتفصيل حتى نوضح الأمو حولها :

يقول الله تعالى مخاطباً نبيه محمداً ﷺ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١) .

إن هذا البيان القرآنى بإطاره الواسع الكبير ، الذى يشمل المكان كله فلا يختص بمكان دون مكان ، والزمان بأطواره المختلفة وأجياله المتعاقبة فلل يختص بزمان دون زمان ، والحالات كلها سلمها وحربها فلا يختص بحالة دون حالة ، والناس أجمعين مؤمنهم وكافرهم عربهم وعجمهم فلا يختص بفئة دون فئة ؛ ليجعل الإنسان مشدوها متأملاً في عظمة التوصيف القرآني لحقيقة نبوة سيد الأولين والآخرين ، ﴿ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ﴾ ، رحمة عامة شاملة ، تجلت مظاهرها في كل موقف لرسول الله على تجاه الكون والناس من حوله .

والجهاد في الإسلام حرب مشروعة عند كل العقلاء من بني البشــــــر، وهي من أنقى أنواع الحروب من جميع الجهات:

- (١) من ناحية الهدف .
- (٢) من ناحية الأسلوب.

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ١٠٧.

- (٣) من ناحية الشروط والضوابط.
  - (٤) من ناحية الإنهاء والإيقاف.
- (٥) من ناحية الآثار أو ما يترتب على هذه الحرب من نتائج .

وهذا الأمر واضح تمام الوضوح في جانبي التنظير والتطبيق في دين الإسلام وعند المسلمين .

وبالرغم من الوضوح الشديد نهذه الحقيقة ، إلا أن التعصيب والتجاهل بحقيقة الدين الإسلامي الحنيف ، والإصرار على جعله طرفاً في الصلاح وموضوعاً للمحاربة ، أحدث لبساً شديداً في هذا المفهوم حمفهوم الجهاد عند المسلمين ، حتى شاع أن الإسلام قد انتشر بالسيف ، وأنه يدعو إلى الحرب وإلى العنف ، ويكفى في الرد على هذه الحالة من الافتراء ، ما أمر الله به من العدل والإنصاف ، وعدم خلط الأوراق ، والبحث عن الحقيقة كما هي ، وعدم الافتراء على الآخرين ، حيث قال سبحانه في كتابه العزير : في بأيسئون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون ) (١) .

ولقد فطن لبطلان هذا الادعاء كاتب غربى كبير هو توماس كارليل ، حيث قال فى كتابه " الأبطال وعبادة البطولة " ما ترجمته: " إن اتهامه السيدنا محمد الله التعويل على السيف فى حمل الناس على الاستجابة لدعوته سخف غير مفهوم ؛ إذ ليس مما يجوز فى الفهم أن يشهر رجل فرد سيفه ليقتل به الناس ، أو يستجيبوا له ، فإذا آمن به من يقدرون على حرب خصومهم ، فقد آمنوا به طائعين مصدقين ، وتعرضوا للحرب من غيرهم قبل أن يقدروا عليها " (٢) .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧١ .

<sup>(</sup>٢) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ص ١٦٦ ط الهيئة المصرية العامة للكتاب.

ويقول المؤرخ الفرنسى غوستاف لوبون فى كتابه "حضارة العرب" وهو يتحدث عن سر انتشار الإسلام فى عهده وفي عصور الفتوحات من بعده ... : "قد أثبت التاريخ أن الأديان لا تفرض بالقوة ، ولم ينتشر الإسلام إذن بالسيف بل انتشر بالدعوة وحدها ، وبالدعوة وحدها اعتنقته الشعوب التى قهرت العرب مؤخراً كالترك والمغول ، وبلغ القرآن من الانتشار فك الهند ... التى لم يكن العرب فيها غير عابرى سبيل ... ما زاد عدد المسلمين اليى خمسين مليون نفس فيها .. ولم يكن الإسلام أقل انتشاراً فى الصين التى لم يفتح العرب أى جزء منها قط ، وسترى فى فصل آخر سرعة الدعوة فيها ، ويزيد عدد مسلميها على عشرين مليونا فى الوقت الحاضر " (١) .

هذا وقد مكث رسول الله على بمكة ثلاثة عشر عاماً ، يدعو إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة ، وقد كان نتاج هذه المرحلة أن دخل فى الإسلام خيار المسلمين من الأشراف وغيرهم ، وكان الداخلون أغلبهم من الفقراء ، ولم يكن لدى رسول الله على ثروة عظيمة يغرى بها هؤلاء الداخلين ، ولحم يكن إلا الدعوة ، والدعوة وحدها ، ولم يقف الأمر عند هذا الحد بل تحمل المسلمون للسيما الفقراء والعبيد ومن لا عصبية له منهم لل من صنوف العذاب وألوان البلاء ما تعجز الجبال الرواسي عن تحمله ، فما صرفهم ذلك عن دينهم وما تزعزعت عقيدتهم ، بل زادهم ذلك صلابة في الحق ، وصمدوا صمود الأبطال مع قلتهم وفقرهم ، وما سمعنا أن أحداً منهم ارتقط سخطاً عن دينه ، أو أغرته مغريات المشركين في النكوص عنه ، وإنما كانوا كالذهب الإبريز لا تزيده النار إلا صفاء ونقاء ، وسنتكلم هنا على

<sup>(</sup>١) غوستاف لوبون حضارة العرب ص ١٢٨ ، ١٢٩ ط الهيئة المصرية للكتاب .

الجانبين التنظيرى والتطبيقى ، ونقصد بالتنظيرى ما ورد فى مصادر الإسلام ( الكتاب والسنة ) ، ونعنى بالتطبيقى ما حدّث عبر القروب التى شارك فيها النبى ، وانتهاء بعصرنا الحاضر ، ثم نختم ببيان هذه النقاط الخمسة التى ذكرناها سابقاً .

# أُولاً : الجانب التنظيري

ورد في القرآن الكريم وفي السنة النبوية آيات وأحاديث تبين شأن الجهاد في الإسلام ، ويرى المطالع لهذه الآيات والأحاديث ، أن المجاهد في سبيل الله ، هو ذلك الفارس النبيل الأخلاقي المدرب على أخلاق الفروسية العالية الراقية ؛ حتى يستطيع أن يمنتل إلى الأوامر والنواهي الربانية التي تأمره بضبط النفس قبل المعركة وأثناء المعركة وبعد المعركة ، فقبل المعركة بجب عليه أن يحرر نفسه من كل الأطماع ، وألا يخرج مقاتلا من أجل أي مصلحة شخصية ، سواء كانت تلك المصلحة من أجل نفسه أو من أجل الطائفة التي ينتمي إليها ، أو منءأجل أي عرض دنيوي آخر ، وينبغي أن بتقيد بالشروط التي أحل الله فيها الجهاد ، وأن يجعل ذلك لوجه الله تعالى ، ومعنى هذا أنه سوف يلتزم بأوامر الله ، ويستعد لإنهاء الحرب فوراً ، إذا ما فقدت الحرب شرطاً من شروط حلها أو سلبباً من أسباب استمر إرها ، وسواء أكان ذلك الفارس منتصراً ، أو أصابه الأذي من عدوه ، فإن الله يأمره بضبط النفس ، وعدم تركها للانتقام ، والتأكيد على الالـــتزام بالمعانى العليا ، وكذلك الحال بعد القتال ، فإنه يجب عليه أن يجاهد نفســـه الجهاد الأكبر ؛ حتى لا يتحول الفارس المجاهد إلى شخص مؤذ لمجتمعه أو لجماعته أو للآخرين ، وبالرغم من أن لفظة الجهاد إذا أطلقت انصرف الذهن إلى معنى القتال في سبيل الله . إلا أن الرسول على قد أسماه بالجهاد الأصغر ، وسمى الجهاد المستمر بعد القتال بالجهاد الأكبير ؛ لأن القتال يستمر ساعات أو أيام ، وما بعد القتال يستغرق عمر الإنسان كله . وفيما يلى نورد الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التى تحدثت عن هذه القضية ، ثم بعد ذلك نستخرج منها الأهداف والشروط والضوابط والأساليب ، ونعرف منها متى تنتهى الحرب ، والآثار المترتبة على ذلك : أولاً : القرآن الكريم :

- (۱) ﴿ وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين \* واقتلوهم حيث تقفتموهم وأخرجوهم من حيث أخرجوكم والفتنة أشد من القتل ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه فإن قاتلوكم فاقتلوهم كذلك جزاء الكافرين ﴾ (۱).
- (٢) (فإن انتهوا فإن الله غفور رحيم \* وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين لله فإن انتهوا فلا عدوان إلا على الظائمين (١).
- (٣) ﴿ كتب عليكم القتال وهو كره لكم وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خيير لكم وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون (7).
- (٤) ( يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام وإخراج أهله منه أكبر عند الله والفتنة أكبر من القتل ) (٤).
- (°) ﴿ وكأين من نبى قاتل معه ربيون كثير فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله وما ضعفوا وما استكانوا والله يحب الصابرين ﴾ (°).
- (٦) ﴿ ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتا بل أحياء عند ربهم (7) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩١-١٩٠ .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٩٢، ١٩٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢١٦ .

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢١٧.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٤٦ .

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٦٩ .

- $(\lor)$  ﴿ فَالذِّينَ هَاجِرُوا وَأَخْرِجُوا مِن ديارِهُم وَأُوذُوا فَـــى سَــبيلَى وقَــاتلوا وقتلوا لأكفرن عنهم سيئاتهم  $(\lor)$ .
- (^) ﴿ فليقاتل في سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة ومن يقاتل في سبيل الله فيُقتل أو يَغِلب فسوف نؤتيه أجرا عظيماً ﴾ (٢) .
- (٩) ﴿ وما لكم لا تقاتلون في سبيل الله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين يقولون ربنا أخرجنا من هذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك وليا واجعل لنا من لدنك نصيراً ﴾ (٣).
- (١٠) ﴿ فَإِن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم وألقوا إليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلاً ﴾ (١).
- (١١) ﴿ وإذ يعدكم الله إحدى الطائفتين أنها لكه وتسودون أن غيير ذات الشوكة تكون لكم ويريد الله أن يحق الحق بكلماته ويقطع دابر الكافرين \* ليحق الحق ويبطل الباطل ولوكره المجرمون ﴾ (٥) .
- (۱۲) ﴿ فَلَمْ تَقْتَلُوهُمْ وَلَكُنْ اللهُ قَتَلَهُمْ وَمَا رَمِيَاتُ إِذْ رَمِيَاتُ وَلَكَانُ اللهُ رَمِي ﴾ (7) .
- (١٣) ﴿ وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله فإن انتهوا فيان الله بما يعملون بصير (V).
- (۱٤) ( ولا تكونوا كالذين خرجوا من ديارهم بطرا ورئاء الناس ويصدون عن سبيل الله والله بما يعملون محيط  $(^{\wedge})$ .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٩٥ .

<sup>(</sup>٢) ، (٣) النساء : ٧٤ ، ٧٥ .

<sup>(</sup>٤) النساء : ٩٠ .

<sup>(</sup>٥) الأنفال : ٧\_٨ .

<sup>(</sup>٦) الأنفال : ١٧ .

<sup>(</sup>Y) الأنفال : ٣٩ .

<sup>(</sup>٨) الأنفال : ٤٧ .

- (١٥) ﴿ وإن جنحوا للسلم فاجنح لها وتوكل على الله إنه هو السميع العليم ﴾ (١) .
- (١٦) ﴿ يا أيها النبى قل لمن فى أيديكم من الأسرى إن يعلم الله فى قلوبكم خيرا يؤتكم خيراً مما أخذ منكم ويغفر لكم والله غفور رحيم  $)^{(Y)}$ .
- (١٧) ﴿ فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم إن الله غفور رحيم \* وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كللم الله تسم اللغه مأمنه ذلك بأنهم قوم لا يعلمون ﴾ (٢).
- (١٨) ﴿ إِن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بـأن لـهم الجنـة يقاتلون في سبيل الله فَيَقتَلُون وَيُقتَلُون ﴾ (١) .
- (١٩) ﴿أَذِنَ لِلذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنهِم ظُلِمُوا وإن الله على نصرهم لقدير \* الذين أُخْرجُوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا رَبُّنَا الله ﴾ (٥).

# ثانياً: الأحاديث النبوية الشريفة:

(۱) عن أبى هريرة \_ رضى الله عنه \_ عن النبى قال : " تكفل الله لمن جاهد فى سبيله <math>V يخرجه من بيته إلا جهاد فى سبيله وتصديق كلمته بأن يدخله الجنة أو يرجعه إلى مسكنه الذى خرج منه مع ما نال مسن أجر أو غنيمة V :

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٦١ .

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) التوبة : ٥-٣ .

<sup>(</sup>٤) التوبة : ١١١ .

<sup>(</sup>٥) الحج: ٣٩-١٤.

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم ــ كتاب الإمارة ــ باب فضل الجهاد والخروج في سبيل الله .

- (٢) عن وهب بن منبه ، قال : سألت جابراً عن شأن ثقيف إذ بايعت ، قال : اشترطت على النبى الله أن لا صدقة عليها ولا جهاد ، وأنه سمع النبى الله بعد ذلك يقول : " سيتصدقون ويجاهدون إذا أسلموا " (١) .
- (٣) عن سعد بن زيد بن سعد الأشهلي أنه أهدى إلى رسول الشهاء أمن نجران فلما قدم عليه أعطاه محمد بن مسلمة ، وقال : "جاهد بهذا في سبيل الله فإذا اختلفت أعناق الناس فاضرب به الحجر ، ثم ادخل بيتك وكن حلساً ملقى حتى تقتلك يد خاطئة أو تأتيك منية قاضية . قال الحاكم : فبهذه الأسباب وما جانسها كان اعتزال من اعتزل عن القتال مع على رضني الله عنه وقتال من قاتله " (٢) .
- (٤) عن سعيد بن جبير قال : " خرج علينا أو إلينا ابن عمر فقال رجل كيف ترى في قتال الفتنة فقال وهل تدرى ملاقتنة كان محمد الفتنة فقال وهل تدرى ملاقتناكم على الملك " (٣) .
- (°) عن عبد الله بن عمرو \_ رضى الله عنهما \_ قال : جاء رجل إلى النبى ﷺ فقال : إنى أريد الجهاد فقال : " أحى والداك ؟ قال : نعم . قال : ففيهما فحاهد " (٤) .

# ويتضح من هذه الآيات والأحاديث أن هدف الحرب في الإسلام يتمثل في الآتي :

- (١) رد العدوان والدفاع عن النفس .
- (٢) تأمين الدعوة إلى الله وإتاحة الفرصة للضعفاء الذين يريدون اعتناقها .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في سننه ــ كتاب الخراج والإمارة والفئ ــ باب ما جاء في خبر الطائف .

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم فى مستدركه \_ كتاب معرفة الصحابة رضى الله عنهم \_ ذكر إسلام أمير المؤمنين علـــى ــ رضى الله عنه \_ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى ــ كتاب التفسير ــ باب قول الله تعالى ﴿ وَقَاتُلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونُ فَتُنَّهُ ﴾ .

<sup>(</sup>٤) مصنف عبد الرازق ـــ كتاب الجهاد ــ باب الرجل يغزو وأبوه كاره .

- (٣) المطالبة بالحقوق السليبة .
  - (٤) نصرة الحق والعدل.

#### ويتضح لنا أيضا أن من شروط وضوابط الحرب:

- (١) النبل والوضوح في الوسيلة والهدف.
- (٢) لا قتال إلا مع المقاتلين ولا عدوان على المدنيين .
- (٣) إذا جنحوا للسلم وانتهوا عن القتال فلا عدوان إلا على الظالمين .
- (٤) المحافظة على الأسرى ومعاملتهم المعاملة الحسنة التي تليق بالإنسان .
- (٥) المحافظة على البيئة ويدخل فى ذلك النهى عن قتل الحيوان لغير مصلحة وتحريق الأشجار ، وإفساد الزروع والثمار ، والمياه ، وتلويت الآبار ، و هدم البيوت .
- (٦) المحافظة على الحرية الدينية لأصحاب الصوامـــع والرهبان وعـدم التعرض لهم .

# الآثار المترتبة على الجهاد

يتضم لنا مما سبق أن الجهاد في الإسلام قد اتسم بنبل الغاية والوسيلة معا ، فلا غرو أن تكون الآثار والثمار المتولدة عن هذا الجهاد متناسقة تماما في هذا السياق من النبل والوضوح ؛ لأن النتائج فرع عن المقدمات ، ونلخص هذه الآثار في النقاط التالية :

- (١) تربية النفس على الشهامة والنجدة والفروسية .
- (٢) إزالة الطواغيت الجاثمة فوق صدور الناس ، وهو الشر الذي يؤدي إلى الإفساد في الأرض بعد إصلاحها .
  - (٣) إقرار العدل والحرية لجميع الناس مهما كانت عقائدهم .
    - (٤) تقديم القضايا العامة على المصلحة الشخصية .
    - (٥) تحقيق قوة ردع مناسبة لتأمين الناس في أوطانهم .

يقول الله سبحانه وتعالى في سورة الحج:

﴿ الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوى عزيز ﴾ (١) .

قال الإمام القرطبي عند تفسيره لهذه الآية :

﴿ ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض ﴾ أى لولا ما شرعه الله تعالى للأنبياء والمؤمنين من قتال الأعداء ، لاستولى أهل الشرك وعطلوا ما بينته أرباب الديانات من مواضع العبادات ، ولكنه دفع بأن أوجب القتال ليتفرغ أهل الدين للعبادة . فالجهاد أمر متقدم فى الأمم ، وبـــه صلحــت الشرائع واجتمعت المتعبدات ؛ فكأنه قال : أذن فى القتال ، فليقاتل المؤمنــون . شم قوى هذا الأمر فى القتال بقوله : ﴿ ولولا دفع الله الناس ﴾ الآية ؛ أى لـولا القتال والجهاد لتغلب على الحق فى كل أمة . فمن استشبع مــن النصـارى والصابئين الجهاد فهو مناقض لمذهبه ؛ إذ لولا القتال لما بقى الديــن الـذى يذب عنه . وأيضاً هذه المواضع التى اتخذت قبل تحريفهم وتبديلــهم وقبــل ينب عنه . وأيضاً هذه المواضع التى اتخذت قبل تحريفهم وتبديلــهم وقبــل نسخ تلك الملل بالإسلام إنما ذكرت لهذا المعنى ؛ أى لولا هذا الدفع لــهُدمت فى زمن موسى الكنائس ، وفى زمن عيسى الصوامع والبيع ، وفــى زمـن محمد ﷺ المساجد . " لهدمت " من هدمت البناء أى نقضته فانهدم . قال ابن عطية : هذا أصوب ما قيل فى تأويل الآية " (٢) .

<sup>(</sup>١) الحج : ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) القرطبي ج ١٢ تفسير سورة الحج .

# ثانياً: الناحية التطبيقية

# (١) حروب النبي ه :

#### (أ) الحرب ظاهرة اجتماعية:

الحرب ظاهرة إنسانية قديمة قدم الإنسان على ظهر هذه البسيطة ، فمنذ وُجد الإنسان وهو يصارع ويحارب ، وكعلاقة من العلاق اللاجتماعية الحتمية نشأت الحرب ، فالاحتكاك بين البشر لابد وأن يُولِّد صداماً من نوع ما ، لقد جبل الإنسان على غريزة التملك التي تدعوه إلى التشبث بما يملكه ، حيث إن هذه الغريزة هي التي تحفظ عليه البقاء في الحياة ، وهي بالتالي التي تتولد عنها غريزة المقاتلة ، في أبسط صورها دفاعاً عن حقه في الاستمرار والحياة ، وقد تتعقد نفسية الإنسان وتصبح حاجاته ومتطلباته مركبة ، فلا يقاتل طالباً للقوت أو دفاعاً عنه فقط ، وإنما يقاتل طلباً للحرية ووفعاً للظلم واستردادا للكرامة . ويُفصل العلامة ابن خلدون هذه الحقيقة في مقدمته فيقول : " اعلم أن الحروب وأنواع المقاتلة لم تزل واقعة في الخليقة منذ برأها الله ، وأصلها إرادة انتقام بعض البشر من بعض ويتعصب لكل منها أهل عصبيته ، فإذا تذامروا لذلك وتوافقت الطائفتان ؛ إحداهما تطلب الانتقام والأخرى تدافع ، كانت الحرب وهو أمر طبيعي في البشر ، إما غيرة ومنافسة وإما عدوان وإما غضب لله ولدينه ، وإما غضب للملك وسعى في منهده " (۱) .

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن خلدون ٢٢٦/١ فصل في الحروب ومذاهب الأمم في ترتيبها .

#### (ب) الحرب في الكتب المقدسة قبل الإسلام:

إذا ما تجاوزنا الأمم والحضارات البشرية ، وتأملنا في الكتب السماوية المقدسة ( التوراة \_ الإنجيل ) ، نرى أن هذه الكتب المقدسة قد تجاوزت الأسباب المادية الغريزية التي يقاتل الإنسان من أجلها إلى أسباب أكثر رُقِيًا وحضارة ، فبعد أن كان الإنسان يقاتل رغبة في امتلاك الطعام أو الأرض ، أو رغبة في الثأر الشخصي من الآخرين ، أو حتى ردا للعدوان ، نرى أن الكتب المقدسة قد أضافت أسباباً أخرى ، أسباباً إلهية تسمو بالبشرية عن الدنايا وظلم الآخرين ، إلى بذل النفس إقامة للعدل ، ونصرة للمظلوم ، ومحاربة للكفر والخروج عن منهج الله ، لقد حددت الكتب السماوية المناهج والأطر التي يُسمَح فيها بإقامة القتال وعبرت بالإنسان مرحلة بناء المجد الشخصي المؤسس على الأنا ، إلى مرحلة التضحية من أجل المبادئ والمثل الإلهية العليا ، التي تعمل في إطار الجماعة البشرية لا في محيط الفرد

#### الحرب في العهد القديم:

وردت أسباب الحرب في ست وثلاثين آية تقع في ثمانية أسفار من أسفار العهد القديم هي : ( التكوين \_ العدد \_ التثنية \_ يوشع \_ القضاة \_ صموئيل الأول \_ الملوك الثاني \_ حزقيال ) .

(۱) فقى سفر العدد \_ الأصحاح الثالث عشر ، ورد ما يفيد أن موسى \_ عليه السلام \_ بعد خروجه بقومه من مصر بعث رسلا يتحسسون أمرض كنعان \_ فلسطين \_ ايستقروا فيها :

" فساروا حتى أتوا موسى وهارون وكل جماعة بنى إسرائيل إلى برية فاران إلى قادش ، وردوا إليهما خبرًا وإلى كل الجماعة، وأروهم ثمر الأرض وأخبروه ، وقالوا : قد ذهبنا إلى الأرض التى أرسلتنا إليها وحقا إنها تفيض لبناً وعسلاً وهذا ثمرها غير أن الشعب الساكن في الأرض معتز والمدن حصينة عظيمة جداً وأيضا قد رأينا بنى عناق هناك " (١) .

# (٢) وجاء في سفر صموئيل الأول ... الإصحاح الخامس والعشرون :

" فأجاب نابال عبيد داود وقال: من هو داود ومن هو ابن يسى قد كثر اليوم العبيد الذين يقحصون كل واحد من أمام سيده ، أآخذ خبرى ومائى وذبيحى الذى ذبحت لجارى وأعطيه لقوم لا أعلم من أين هم ؟ فتحول غلمان داود إلى طريقهم ورجعوا وجاءوا وأخبروه حسب كل هذا الكلام ، فقال داود لرجاله: ليتقلد كل واحد منكم سيفه وتقلد داود سيفه وصعد وراء داود نحو أربعمائة رجل ومكث مائتان مع الأمتعة " (٢) .

#### (٣) وفي سفر الملوك الثاني \_ الإصحاح الثالث:

" وكان ميشع ملك مو آب الثانى صاحب مواش ، فأدى لملك إسرائيل مائسة ألف خروف ومائة ألف كبش بصوفها ، وعند موت آخاب عصى ملك مو آب على ملك إسرائيل وخرج الملك يهورام فى ذلك اليوم من السامرة وعد كل إسرائيل وذهب وأرسل إلى يهو شافاط ملك يهوذا يقول : قد عصى على ملك مو آب ، فهل تذهب معى إلى مو آب للحرب ؟ " (٣).

<sup>(</sup>١) سفر العدد ــ الإصحاح الثالث عشر ــ الآيات : ٢٦-٢٦ .

<sup>(</sup>٢) سفر صموثيل الأول ــ الإصحاح الخامس والعشرون آية ١٠-١٤.

<sup>(</sup>٣) سفر الملوك الثاني \_ الإصحاح الثالث ، الآيات ٤ \_ ٨ .

#### (٤) جاء في حزقيال الإصحاح الواحد والعشرون:

"وكان إلى كلام الرب قائلا: يا ابن آدم اجعل وجهك نحو أورشليم وتكلم على المقادس وتنبأ على أرض إسرائيل وقل لأرض إسرائيل هكذا قال الرب هأنذا عليك وأستل سيفي من غمده فأقطع منه الصديق والشرير من حيث إنى أقطع منك الصديق والشرير فلذلك يخرج سيفي من غمده على كل بشر مسن الجنوب إلى الشمال فيعلم كل بشر أنى أنا الرب سللت سيفي مسن غمده لا يرجع أيضاً " (١).

#### (٥) وجاء في سفر يوشع الإصحاح الثالث والعشرون:

"وأنتم قد رأيتم كل ما عمل الرب إلهكم هو المحارب عنكم انظروا: قد قسمت لكم بالقرعة هؤلاء الشعوب الباقين ملكاً حسب أسباطكم من الأردن وجميع الشعوب التي قرضتها والبحر العظيم نحو غروب الشمس والرب إلهكم هو ينفيهم من أمامكم ويطردهم من قدامكم فتملكون أرضهم كما كلمكم الرب إلهكم " (٢).

#### (٦) وجاء في سفر القضاة الإصحاح الأول:

" وحارب بنو يهوذا أورشليم وأخذوها وضربوا بحد السيف وأشعلوا المدينة بالنار وبعد ذلك نزل بنو يهوذا لمحاربة الكنعانيين سكان الجبل وسكان الجنوب والسهل " .

#### (٧) وفي سفر القضاة الإصحاح الثامن عشر:

" فأما هم فقد أخذوا ما صنع ميخاً والكاهن الذى له وجاءوا إلى لايش إلى شعب مستريح مطمئن فضربوهم بحد السيف وأحرقوا المدينة بالنار ولم يكن مَنْ ينقذ لأنها بعيدة عن صيدون ولم يكن لهم أمر مع إنسان وهى فى الوادى

<sup>(</sup>١) سفر حزقيال ــ أصحاح ٢١ آيات ١ ــ٥ .

<sup>(</sup>٢) سفر يوشع ــ الإصحاح الثالث والعشرون ــ الآيات ٣ــ٥ .

الذى لبيت رحوب فبنوا المدينة وسكنوا بها ودعوا اسم المدينة دان باسم دان أبيهم الذى ولد لإسرائيل ولكن اسم المدينة أولا: لايش " (١).

#### (٨) وفي صموئيل الأول الإصحاح الرابع:

" وخرج إسرائيل للقاء الفلسطينيين للحرب ونزلوا عند حجر المعونة ، وأما الفلسطينيون فنزلوا في أفيق واصطف الفلسطينيون للقاء إسرائيل واشتبكت الحرب فانكسر إسرائيل أمام الفلسطينيين وضربوا من الصف في الحقل نحو أربعة آلاف رجل " (٢).

#### (٩) وفي التكوين الإصحاح الرابع والثلاثون:

" فحدث فى اليوم الثالث إذ كانوا متوجعين أن ابنى يعقوب شمعون ولاوى أخوى دينة أخذ كل واحد منهما سيفه وأتيا على المدينة بامن وقتلا كل ذكر وقتلا حمور وشكيم ابنه بحد السيف لأنهم بخسؤا أختهم ، غنمهم وبقرهم وكل ما فى المدينة وما فى الحقل أخذوه وسبوا ونهبوا كل ثروتهم وكل ما فى البيوت " (٣) .

# (١٠) وفي سفر التكوين الإصحاح الرابع عشر:

" فلما سمع إبرام أن أخاه سبى جر غلمانه المتمرنين ولدان بيت ثلاثمائة وثمانية عشر وتبعهم إلى دان وانقسم عليهم ليلا هو وعبيده فكسرهم وتبعهم إلى حوبة التى من شمال دمشق واسترجع كل الأملاك واسترجع لوطا أخاه أيضا وأملاكه والنساء أيضا والشعب " (<sup>3</sup>).

<sup>(</sup>١) سفر القضاة \_ الإصحاح الثامن عشر \_ الآيات ٢٧\_٢٠ .

<sup>(</sup>٢) سفر صموئيل الأول \_ الإصحاح الرابع ، الآيات ١-٤ .

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين ــ الإصحاح الرابع والثلاثون ــ الآيات ٢٥-٢٩ .

<sup>(</sup>٤) سفر التكوين ــ الإصحاح الرابع عشر ــ الآيات ١٤ ــ ١٦ .

# (١١) وفي سفر العدد الإصحاح الواحد والعشرون:

" فقال الرب لموسى لا تخف منه لأنى قد دفعته إلى يدك مع جميــع قومـه وأرضه فتفعل به كما فعلت بسيحون ملك الأموريين الساكن فــى حبشـون فضربوه وبنيه وجميع قومه حتى لم يبق لهم شارد وملكوا أرضه " (١)

#### (١٢) وفي سفر العدد الإصحاح الخامس والعشرون:

" ثم كلم الرب موسى قائلا ضايقوا المديانيين واضربوهم لأنهم ضايقوكم بمكايدهم التى كادوكم بها " (٢) .

#### (١٣) وفي سفر العدد الإصحاح الثالث والثلاثون:

تطالعنا التوراة ، أن الله قد أمر موسى \_ عليه السلام \_ أن يشن حربا على أقوام قد عبدوا غير الله \_ سبحانه وتعالى \_ : " وكلم الرب موسى في عربات مو آب على أردن أريحا قائلا : " كلم بني إسرائيل وقل لهم : إنكم عابرون الأردن إلى أرض كنعان فتطردون كل سكان الأرض من أمامكم وتمدون جميع تصاوير هم وتبيدون كل أصنامهم المسبوكة وتخربون جميع مر تفعاتهم " (").

(11) وشبيه به ما ورد فى سفر صموئيل الإصحاح السابع عشر آية 2: ٧٤ " فقال داود للفلسطينى: أنت تأتى إلى بسيف وبرمح وبترس، وأنا آتى إليك باسم رب الجنود إله صفوف إسرائيل الذين عيرتهم ٠٠٠ فتعلم كل الأرض أنه يوجد إله الإسرائيل " (1).

<sup>(</sup>١) سفر العدد ـــ الإصحاح الواحد والعشرون الآيتان ٣٤\_٣٥ .

<sup>(</sup>٢) سفر العدد ــ الإصحاح الخامس والعشرون الآية ١٦.

<sup>(</sup>٣) الإصحاح الثالث والثلاثون الآيات . ٥٣٥٥ .

<sup>(</sup>٤) سفر صموئيل ــ الإصحاح السابع عشر الآيات ٥٠ ــ٧٤.

#### (١٥) وفي سفر صمونيل الأول الإصحاح الثالث والعشرون:

" فذهب داود ورجاله إلى قعيلة وحارب الفلسطينيين وساق مواشيهم وضربهم ضربة عظيمة وخلص داود سكان قعيلة " (١) .

#### (١٦) في سفر المزامير المزمور الثامن عشر:

يسبح داود الرب ويمجده لأنه يعطيه القوة على محاربة أعدائه: "الذي يعلم يدى القتال فتحنى بذراعى قوس من نحاس .. أتبع أعدائسى فأدركهم ولا أرجع حتى أفنيهم أسحقهم فلا يستطيعون القيام ، يسقطون تحت رجلسى تمنطقنى بقوة للقتال تصرع تحتى القائمين على وتعطينسى أقفية أعدائسى ومبغضى أفنيهم " (١) .

هذه بعض من حروب بنى إسرائيل التى سـجاتها نصـوص كتبـهم وأسفارهم ، فمفهوم الحرب والقتال ، ليس مفهوما كريها من وجهـة النظـر التوراتية ، وكأنها حروب مستمدة من الشريعة الدينية التوراتية ، وهى كانت دائما تتم بمباركة الرب ومعونته وكأن الرب ـ حسب تعبير التوراة ـ قـد استل سيفه من غمده فلا يرجع (٢).

#### الحرب في العهد الاجديد:

كذلك نرى الإنجيل لم يهمل الكلام عن الحروب بالكلية ، بل جاء نــص واضح صريح ، لا يحتمل التأويل ولا التحريف يقرر أن المســيحية علــى الرغم من وداعتها وسماحتها التى تمثلت فى النص الشهير " من ضربك على

<sup>(</sup>١) سفر صموئيل الأول ــ الإصحاح الثالث والعشرون الآية ٦ .

<sup>(</sup>٢) سفر المزامير \_ المزمور الثامن عشر الآيات ٣٥-٤١.

<sup>(</sup>٣) سفر حزقيال الإصحاح الواحد والعشرون آية ٥.

خدك الأيمن فأدر له الأيسر " \_ إلا أنها تشير إلى أن السيد المسيح \_ عليه السلام \_ قد يحمل السيف ويخوض غمار القتال إذا دعته الظروف لذلك ؟ فجاء في الإنجيل على لسان السيد المسيح:

" لا تظنوا أنى جئت لأرسى سلاما على الأرض ، ما جئت لأرسى سلاما ، بل سيفا ، فإنى جئت لأجعل الإنسان على خلاف مع أبيه ، والبنت مع أمها والكنة مع حماتها وهكذا يصير أعداء الإنسان أهل بيته " (١)

ولعلنا نلاحظ التشابه الكبير بين هذه المقولية وحديث الرسول ﷺ: [ بعثت بالسيف بين يدى الساعة حتى يعبد الله وحده ] (٢)

مما سبق يتبين لنا واضحا وجليا أن الحرب والقتال سنة كونية سرت فى الأمم جميعا، ولم نر فى تاريخ الأمم أمة خلت من حروب وقتال ، ورأينا من استعراض الكتب المقدسة \_ التوراة والإنجيل \_ أنه سنة شرعية لم تخل شريعة من الشرائع السماوية السابقة على الإسلام من تقريره والقيام به كما مر .

لقد كان هذا القدر كافيا في إثبات أن محمدا الله سائر على سنن من سبقه من الأنبياء ، وأن الجهاد لتقرير الحق والعدل مما يمدح به الإسلام ؛ لا مما به يشان ، وأن ما هو جواب لهم في تبرير هذه الحروب وسفك الدماء كان جوابا لنا في مشروعية ما قام به النبي الله من القتال والجهاد .

ولنشرع الآن فى تتميم بقية جوانب البحث مما يزيل الشبهة ويقيم الحجة ويقطع الطريق على المشككين ، فنتكلم عن غزوات النبيي هم ، ممهدين لذلك بالحالة التى كانت عليها الجزيرة العربية من حروب وقتال وسفك للدماء لأتفه الأسباب وأقلها شأنا ، حتى يبدو للناظر أن القتال كان غريزة متأصلة فى نفوس هؤلاء لا تحتاج إلى قوة إقناع أو استنفار

<sup>(</sup>١) إنجيل متى \_ الإصحاح العاشر آية ٣٤-٣٦

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد وأبو داود .

# الحرب عند العرب قبل الإسلام

سجلت كتب التاريخ والأدب العربى ما اشتهر وعرف بأيام العرب ، وهى عبارة عن مجموعة من الملاحم القتالية التى نشبت بين العرب قبل مبعث النبى أله ، وليس يعنينا سرد هذه الملاحم وتفاصيلها ولكن الذى يعنينا هنا أن نقف على بعض الجوانب التى تصلح للمقارنة (الأسباب \_ الزمين المستغرق \_ الآثار التى خلفتها هذه الحروب) .

قال العلامة محمد أمين البغدادى: " اعلم أن الحروب الواقعة بين العرب فى الجاهلية أكثر من أن تحصر ، ومنها عدة وقائع مشهورة لا يتسع هذا الموضع لذكرها ولنذكر بعضاً منها على سبيل الإجمال " (١) .

وقد ذكرت كتب التواريخ أياماً كثيرة للعرب (البسوس وداحس والغبراء والغبراء والنسار والمغار والمغار والفجار والمخار والغبراء والمسار والنسام شعب جبلة ووم رحرحان ، ، والمنامل في هذه الملاحم والأيسام شعب جبلة والمسابة الشديدة والعصبية العمياء وعدم الاكتراث بعواقب الأمور والشجاعة المتهورة التي لا تتسم بالعقل ، كانت هي الوقود المحرك لهذه الحروب ، هذا فضلاً عن تفاهة الأسباب التي قامت من أجلها هذه المجازر ، والمدة الزمنية الطويلة التي استمرت في بعضها عشرات السنين ، والآنسار الرهيبة التي خلفتها هذه الحروب ، وعلى الرغم من أننا لم نقف على إحصاء للرهيبة التي خلفته هذه الحروب إلا أن الكلمات التي قيلت في وصف آثار ها من الفناء والخراب وتيتم الأطفال وترمل النساء ، ، ، إلخ لتوقفنا على مدى ما أحدثته الحرب في نفوس الناس من اليأس والشؤم ، ويصف لنا الشساعر ما أحدثته الحرب في نفوس الناس من اليأس والشؤم ، ويصف لنا الشساعر

<sup>(</sup>١) سيائك الذهب ٤٤٣ .

زهير بن أبى سلمى طرفاً من ذلك فى معلقت المشهورة وهو يخاطب الساعين للسلام بين عبس وذبيان:

#### تداركتما عبسا وذبيان بعدما تفانوا ودقوا بينهم عطر منشم

فهو يقول للساعين للسلام: إنكما بتحملكما ديات الحرب من مالكما، انقذتما عبسا وذبيان بعدما يأسوا، ودقوا بينهما عطر منشم، ومنشم هو اسم لامرأة كانت تبيع العطر يضرب بها المثل في التشاؤم، دليل على عظم اليأس الذي أصاب نفوس الناس من انتهاء هذه الحرب (١).

هذه إطلالة سريعة ومختصرة على الحروب وأسبابها لدى العرب قبل الإسلام والآن نشرع في الكلام على تشريع الجهاد في الإسلام ثم نتبع ذلك بتحليل موثق لغزوات النبي ﷺ.

#### الجهاد في شرعة الإسلام:

لما استقر النبي ﷺ بالمدينة وأسس حكومته النبوية بها ، بعد ثلاثة عشو عاماً من الدعوة إلى الله وتحمل الأذى والعذاب في سبيل ذلك تخالتها تلاث هجرات جماعية كبيرة له هجرات جماعية كبيرة له هاجت ثائرة قريش وحقدوا على رسول الله المرزه من استقرار ونجاح لهذه الدولة الوليدة لوليدة دون ظلم أو استبداد أو سفك للدماء ولذلك فقد كان الم مقصوداً بالقتل ، إذ ليس معقولاً أن تنلم أعينهم على هذا التقدم والنمو ، ومصالحهم قائمة على الزعامة الدينية فلي جزيرة العرب ، وهذه الدولة الجديدة قائمة على أساس ديني ربما يكون سببا في زوال هذه الزعامة الدينية الوثنية الموروثة . وإذا كان الإسلام ديناً بلغت الميول السلمية فيه مداها في قوله تعالى : (فاصفح عنهم وقل سلم) (١) الميول السلمية لا تتسع لمنع القائمين بهذا الدين الجديد من

<sup>(</sup>١) شرح المعلقات السبع للزوزني ص ٨٣ ، ط مصطفى الحلبي .

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٨٩.

الدفاع عن أنفسهم وعن دينهم الذي أنزله الله للإنسانية كافة ، في عالم يضيع فيه الحق والعدل إن لم يكن لهما قوة تحميهما، فكان لا مناص من السماح للمسلمين بحماية أنفسهم ودينهم بالسلاح الذي يشهره خصومهم في وجوههم ، ولذلك كان التعبير بقوله تعالى : ﴿ أُذِنَ للذين يُقَاتَلُونَ بأتهم ظُلِمُ واول الله على نصرهم لقدير \* الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا بنا الله ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوى عزيز ) (١)

أقول: كان التعبير بالإذن الذى يدل على المنع قبل نزول الآية يدل على طروء القتال في الإسلام وأنه ظل ممنوعاً طيلة العهد المكى وبعضاً من العهد المدنى.

"هذا ولم يغفل الإسلام حتى فى هذا الموطن موطن الدفاع عن النفس والدين موطن ينصح لأتباعه بعدم العدوان ؛ لأن الموضوع حماية حق لا موضوع انتقام ولا شفاء حزازات الصدور ، وهذا من مميزات الحكومة النبوية ، فإن القائم عليها من نبى يكون كالجراح يضع مشرطه حيث يوجد الداء لاستئصاله ، مع عدم المساس بالأعضاء السليمة ، ومقصده استبقاء حياة المريض لا قتله ، والعالم كله فى نظر الحكومة النبوية شخص مريض تعمل لاستدامة وجوده سليماً قوياً .. إن طبيعة هذا العالم مبنية على التدافع والتغالب ليس فيما بين الناس فحسب ، ولكن فيما بينهم وبين الوجود المحيط بهم ، وبين كل فرد والعوامل المتسلطة عليه من نفسه ، ولا أظن أن قارئاً من قرائنا يجهل الناموس الذى اكتشفه دارون وروسل ولاس ودعوه ناموس من قرائنا يجهل الناموس الذى اكتشفه دارون وروسل ولاس ودعوه ناموس

<sup>(</sup>١) الحج: ٣٩-٤٠ .

تنازع البقاء وبنوا عليه كل تطور أصاب الأنواع النباتية والحيوانية والإنسان أيضاً " (١) .

" ألم تر كيف تصدى خصوم الدين النصرانى للمسيح ، وما كان يدعو الا للصلاح والسلام حتى إنهم استصدروا أمراً بصلبه فنجاه الله منهم ، وما زالوا بالذين اتبعوه يضطهدونهم ويقتلونهم حتى مضت ثلاثة قرون وهم مشردون فى الأرض لا تجمعهم جامعة ، إلى أن حماهم من أعدائهم السيف على يد الإمبراطور قسطنطين الذى أعمل السيف فى الوثنيين من أعدائهم .. أفيريد مثيرو هذه الشبهة أن يقوم دين على غير السنن الطبيعية فى عالم مبنى على سنن التدافع والتنازع واستخدام القوة الحيوانية لطمس معالم الحق ودك صروح العدل " ؟

" يقول المعترضون: وماذا أعددتم من حجة حين تجمع الأمـــم علـى إبطال الحروب وحسم منازعاتها عن طريق التحكيم، وهذا قرآنكم يدعوكــم إلى الجهاد وحثكم على الاستبسال فيه ؟

نقول : أعددنا لهذا العهد قوله تعالى : ( وإن جنحوا للسلم فاجنح للها وتوكل على الله إنه هو السميع العليم (Y) .

" هذه حكمة بالغة من القرآن ، بل هذه معجزة من معجزاته الخادة ، وهي أدل دليل على أنه لم يشرع الحرب لذاتها ، ولكن لأنها من عوامل الاجتماع التي لابد منها ما دام الإنسان في عقليته ونفسيته المأثورتين عنه ، غير أنه لم ينف أن يحدث تطور عالمي يتفق فيه على إبطال الحرب فصرح

<sup>(</sup>١) السيرة المحمدية تحت ضوء العلم والفلسفة لمحمد فريد وجدى ص ١٦٤ ، ١٦٣ بتصرف .

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٦١ .

بهذا الحكم قبل حدوثه ليكون حُجة لأهله من ناحية ، وليدل على أنه لا يريد الحرب لذاتها من ناحية أخرى ، ولو كان يريدها لذاتها من ناحية أخرى ، ولو كان يريدها لذاتها لما نوه لهذا الحكم " (١) .

#### تاتياً: نظرة تحليلية لغزوات النبي ﷺ:

إذا تتبعنا هذه الغزوات وقسمناها حسب الطوائف التي ضمتها ، أمكننا التعرف على القبائل التي حدثت معها هذه المعارك وهي كالآتي :

#### (١) قريش مكة :

وهى القبيلة التى ينتمى إليها النبى ﷺ، حيث أن قريش هو فهر بن مالك ، وقيل النضر بن كنانة ، وعلى كلا القولين فقريش جد للنبى ﷺ، وكانت معهم الغزوات : سيف البحر \_ الرابغ حد ضرار \_ بواط \_ سفوان \_ ذو العشيرة \_ السويق \_ ذو قردة \_ أحد \_ حمراء الأسد \_ بدر الآخرة \_ الأحزاب \_ سوية العيص \_ سرية عمرو بن أمية \_ الحديبية \_ سيف البحر الثانية ٨هـ \_ فتصح مكة .

#### (٢) قبيلة بنو غطفان وأنمار:

غطفان من مضر ، قال السويدى : " بنو غطفان بطن من قيس ابن عيلان بن مضر ، قال فى العبر : وهم بطن متسع كثير الشعوب والبطون " (٢) ، قال ابن حجر فى فتح البارى : " تميم وأسد وغطفان وهوازن جميعهم من مضر بالاتفاق " (٦) ، أما أنمار فهم يشتركون فى نفس

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لمحمد فريد وجدى ١٦٥ ، ١٦٦ .

<sup>(</sup>٢) سياتك الذهب ص ١٢٠ ط دار الكتب العلمية ، موسوعة القبائل العربية لمحمد سليمان الطيب ١/١٥ دار الفكر العربي .

<sup>(</sup>٣) فتح البارى ٣/٣٤٥ دار المعرفة ـــ بيروت .

النسب مع غطفان ، قال ابن حجر : "وسيأتى بعد باب أن أنمار فى قبائل منهم بطن من غطفان " (١) ، أى أن أنمار ينتسبون إلى مضر أيضاً ونسبهم كالتالى : أنمار بن بغيض بن ريث بن غطفان بن سعد بن قيس عيلان بن مضر (٢) .

والغزوات التى ضمتها هى : قرقرة الكدر \_ ذى أمر \_ دومة الجندل \_ بنى المصطلق \_ الغابة \_ وادى القرى \_ سرية كرز بن جابر \_ ذات الزقاع \_ تربة \_ الميفعة \_ الخربة \_ سرية أبى قتادة \_ عبد الله بن حذافة  $\binom{7}{}$ .

#### (m) ينو سليم :

قال السويدى: "بضم السين المهملة قبيلة عظيمة مــن قيـس عيــلان بـن والنسبة إليهم سلمى، وسليم من أولاد خصفة بن قيــس بــن عيــلان بــن مضر (ئ)، والغزوات التى خاضها الله مع بنى سليم هى: بــئر معونــة ــ مضر جموم ــ سرية أبى العوجاء ـ غزوة بنى ملوح وبنى سليم (٥).

#### (٤) بنو تعلبة :

ثعلبة هو ابن سعد بن ضبة بن أد بن طابخة بن إلياس بن مضر  $(^{7})$  ، نسبه الدكتور على الجندى إلى مر بن أد هكذا : ثعلبة بن مر بن أد بن طابخة بن إلياس بن مضر  $(^{()})$  ، والغزوات التى غزاها على معهم هى : غزوة ذى القصة \_ غزوة بنى ثعلبة \_ غزوة طرف \_ سرية الحسمى  $(^{()})$  .

<sup>(</sup>١) فتح البارى ٧/٤٢٤ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب الجاهلي د . على الجندي ٤٧٢ .

<sup>(</sup>٣) رحمة للعالمين للمنصور فورى ص ٤٦٢ .

<sup>(</sup>٤) في تاريخ الأدب الجاهلي ٤٧٣ .

<sup>(</sup>٥) رحمة للعالمين للمنصور فورى ص ٤٦٢.

<sup>(</sup>٦) سيائك الذهب ٨.

<sup>(</sup>٧) تاريخ الأدب الجاهلي ص ٤٧٠ .

<sup>(</sup>٨) رحمة للعالمين المنصور فوزي ص ٤٦٢.

#### (٥) بنو فزارة وعذرة:

قال فى سبائك الذهب: " بنو فزارة بطن من ذبيان من غطفان ، قال فى العبر : وكانت منازل فزارة بنجد ووادى القرى ، ونسب فزارة : فزارة بنن ذبيان بن بغيض بن ريث بن غطفان بن سعد بن قيس عيلان بن مضر .

أما بنو عذرة: بنوه بطن من قضاعة ، ونسبهم هكذا: عذرة بن سلم بن جهينة بن زيد بن ليث بن سود بن أسلم بن الحافي بن قضاعة (١) . ونسبهم إلى قضاعة أيضاً الدكتور على الجندى معتمداً على أنساب ابن حزم هكذا: عذرة بن سعد بن أسلم بن عمران بن الحافي بن قضاعة (٢) ، وعلى هذا فبنو عذرة ليسو من مضر وإنما كانوا موالين لبني فرارة وهم من مضر . وكان معهما الغزوات والسرايا الآتية:

سرية أبى بكر الصديق - سرية فدك - سرية بشير بن سعد - غــزوة ذات أطلح  $^{(7)}$ .

#### (٦) بنو كلاب وبنو مرة:

أما بنو كلاب فهم: بنو كلاب بن مرة بن كعب بن لؤى بن غالب بــن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر ، وبنو مرة هم أبناء كعب بن لؤى فيكون كلاب بطن من مرة ، وهــذه نفـس سلسلة النسب التى ذكرها الدكتور على الجندى معتمداً علــى أنســاب ابــن حزم (ئ) ، والغزوات التى كانت معهم: غزوة قريظة \_ غزوة بنى كلاب \_ غزوة بنى مرة \_ سرية ضحاك (٥).

<sup>(</sup>۱) سبائك الذهب ۸۷.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب الجاهلي ص ٤٦٦ .

<sup>(</sup>٣) رحمة للعالمين للمنصور فورى ص ٢٦٣ .

<sup>(</sup>٤) سبائك الذهب ٢٩٥ ، تاريخ الأدب الجاهلي ص ٢٦٧ .

<sup>(</sup>٥) رحمة للعالمين ص ٤٦٣ .

#### (٧) عضل والقارة :

قال في سباتك الذهب: "عضل بطن من بني الهون من مضر"، ونسبهم هكذا: عضل بن الهون بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر ، وأما القارة فلم يذكرها السويدي في السبائك ولا الدكتور الجندي ، إلا أن الأستاذ الشيخ محمد الخضري نسبها إلى خزيمة بن مدركة ، وذكر الفارة بالفاء الموحدة لا بالقاف المثناة (١) وقد غزاهم النبي ﷺ غزوة واحدة هي غزوة الرجيع (٢).

#### (۸) بنو أسد :

قال السویدی : " بنو أسد حی من بنی خزیمة ، ونسبهم هكذا : أسد بن خزیمة بن مدركة بن إلیاس بن مضر  $\binom{n}{j}$ , و الغزوات التی غزاهم رسول الله  $\frac{n}{2}$  هی : سریة قطن ـ سریة عمر مرزوق ـ غزوة ذات السلاسل  $\binom{n}{j}$ .

#### (۹) بنو ذكوان :

قال السويدى: "بنو ذكوان بطن من بهتة من سليم ، وهم من الذين مكث النبى الله شهراً يقنت في الصلاة يدعو عليهم وعلى رعل (٥) ونسبهم هكذا: ذكوان بن بهتة بن سليم بن منصور بن عكرمة خصفة بن قيس عيلان بن مضر (١) ، ولم يغزهم رسول الله الله إلا غزوة واحدة هي غيزوة بئر معونة .

١) تاريخ الدولة الأموية للشيخ محمد الخضرى ص ١٥٦ .

٢) رحمة للعالمين ص ٤٦٣ .

٣) سبائك الذهب ص ٢٥٦ ، تاريخ الأدب الجاهلي ص ٤٦٧ .

٤) رحمة للعالمين ص ٤٦٣ .

٥) سبائك الذهب ص ١٢٧.

٦) سبائك الذهب ص ١٢٦ .

#### (۱۰) بنو لحیان:

من المعروف أن بنى لحيان من هذيل ، وهذيل هو : ابسن مدركة بسن مضر (۱)، وغز اهم النبي على غزوة واحدة هى:غزوة بنى لحيان (۲).

#### (۱۱) بنو سعد بن بكر:

نسبهم: سعد بن بكر بن هوازن بن سليم بن منصور بن عكرمة ابن خصفة بن قيس عيلان بن مضر (٦) ، وقد أرسل لهم النبى الله سرية واحدة هي سرية فدك .

#### (۱۲) بنو هوازن:

بنو هوازن بطن من قیس عیلان ، ونسبهم هکذا : هوازن بن سلیم بن منصور بن عکرمة بن خصفة بن فیس عیلان بن مضر (۱)، وقد غزاهم ﷺ غزوة ذات عرق .

#### (۱۳) بنو تمیم:

بنو بطن من طابخة ، قال فى العبر : "وكانت منازلهم بـــأرض نجــد دائرة من هنالك على البصرة واليمن ، ونسبهم هكذا : تميم بن مر بن أد بــن طابخة بن إلياس بن مضر " (٥) .

<sup>(</sup>١) تاريخ الأدب الجاهلي ص ٤٦٧ .

<sup>(</sup>٢) رحمة للعالمين ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) سبانك الذهب ص ١٤٨ ، تاريخ الأدب الجاهلي ص ٤٧٣ .

<sup>(</sup>٤) سباتك الذهب ص ١٢٤ ، وتاريخ الأدب الجاهلي ص ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٥) سبائك الذهب ص ٨٥، ٨٦، تاريخ الأنب الجاهلي ص ٤٧٠.

#### (۱٤) بنو ثقیف :

بنو ثقیف بطن من هوازن اشتهروا باسم أبیهم ثقیف ، ونسبهم : ثقیف بن منبه بن بکر بن بهتة بن سلیم بن منصور بن عکرمة بن خصفة بن قیس عیلان بن مضر (1) ، وقد غزاهم النبی 3 غزوتین هما : غزوة حنیسن غزوة الطائف .

\* \* \*

ونستطيع من خلال هذا التتبع أن نقول: إن هذه القبائل كانت جميعها تتسبب إلى مضر وهو جد النبى ﷺ أو من والاهم، وبالمعنى الأدق كانت معاهدتهم معهم، وبذلك ظهر جلياً أن الغزوات والسرايا التي خاضها أو معاهدتهم معهم، وبذلك ظهر جلياً أن الغزوات والسرايا التي خاضها أو أرسلها النبي ﷺ، كانت موجهة في نطباق ضيق هو نسل مضر، فلا يمكن أن يقال حينئذ: أن النبي ﷺ قد أشعل نار الحرب ضد العرب جميعاً، أو أنه خاض الحروب لإكراه الناس على اعتناق الإسلام، ولو كان الأمرر كما يقولون لوقعت حرب عدوانية أو دفاعية ضد أي قبيلة من مئات القبائل العربية، وهذه الحقيقة تحتاج إلى مزيد من التعمق والتحليل في بعض خصائص القبائل العربية؛ إذ قد يقول قائل أو يعترض معترض: إن هذا الذي توصلنا إليه بالبحث ألا وهو انحصار القتال مع المضرييسن ليحدث إلا اتفاقاً، والأمور الاتفاقية لا تدل على شيء و لا يستخرج منها يحدث إلا اتفاقاً، والأمور الاتفاقية لا تدل على شيء و لا يستخرج منها قانون كلى نحكم به على جهاد النبي ﷺ، إذ كان من الممكن أن يقاتل النبي

<sup>(</sup>١) سبائك الذهب رقم ١٤٧ ، ١٤٨ ، تاريخ الأدب الجاهلي ص ٤٧٣ .

ذلك المتوقع أن تزيد الألفة والمودة بين أفراد وقبائل الجد الواحد لا أن تشتعل نار الحرب والقتال بينهم ، فما الذي عكس هذا التوقع وقلب الأمر رأساً على عقب ؟!

#### وللإجابة على هذه الشبهة نقول:

كان من أشهر الأمثلة العربية المثل المشهور "انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً "وقد كان العرب يطبقون هذا المثل تطبيقاً حرفياً حرفياً حون هذا التعديل الذى أضافه الإسلام عليه \_ فكانوا ينصرون إخوانهم وبنى أعمامهم نصراً حقيقياً على كل حال في صوابهم وخطئهم وعدلهم وظلمهم ، وإذا دخلت قبيلتان منهم في حلف كان لكل فرد من أفراد القبيلتين النصرة على أفراد القبيلة الأخرى ، وهذا الحلف قد يعقده الأفراد وقد يعقده رؤساء القبائل والأمر واحد في الحالين .

بينما هم كذلك في بنى أبيهم وفي حلفائهم ، إذ بك تراهم حينما تتسعب البطون قد نافس بعضهم بعضاً في الشرف والثروة ، فنجد القبائل التي يجمعها أب واحد كل واحدة قد وقفت لأختها بالمرصاد تنتهز الفرصة للغض منها والاستيلاء على موارد رزقها ، وترى العداء قد بلغ منها الدرجة التي لا تطاق ، كما كان بين بطني الأوس والخزرج ، وبين عبس وذبيان ، وبين بكر وتغلب ابني وائل ، وبين عبد شمس وهاشم ، ، ، ، الخ ، فكانت روح الاجتماع سائدة بين القبيلة الواحدة ، تزيدها العصبية حياة ونموا ، وكانت مفقودة تماماً بين القبائل المختلفة ؛ فكانت قواهم متفانية في قتالهم وحروبهم ونز اعاتهم .

وقد علل الشيخ محمد الخضرى بك هذه الحقيقة العجيبة بأمرين : الأمر الأول :

التنافس في مادة الحياة بين بنى الأب الواحد ، إذ أن حياتهم كانت قائمة على المراعي التي يسيمون فيها أنعامهم ، والمناهل التي منها يشربون .

#### الأمر الثاني :

تنازع الشرف والرياسة ، وأكثر ما يكون ذلك إذا مات أكبر الإخوة وله ولد صالح لأن يكون موضع أبيه ، فينازع أعمامه رياسة العشيرة ولا يسلم أحد منهما للآخر ، وقد يفارق رئيس أحد البيتين الديار مضمراً في نفسه ما فيها من العداوة والبغضاء ، وقد يبقيا متجاورين ، وفي هذه الحالة يكون التنافر أشد كما كان الحال بين الأوس والخزرج من المدينة ، وبين هاشم وأمية من مكة ، وبين عبس وذبيان من قيس ، وبين بكر وتغلب من ربيعة . ومتى وجد النفور بين جماعتين أو بين شخصين لا يحتاج شبوب نار الحرب بينهما إلى أسباب قوية ، بل إن أيسر النزاع كاف لنشوب نار الحرب وتيتم الأطفال وتأيم النساء ؛ لذلك كان الجزيرة العربية دائمة الحروب والمنازعات (١) .

هذه الحقيقة التى توصلنا إليها \_ وهى أن نار الحرب سريعة النشوب بين أبناء الأب أو الجد الواحد \_ تدعم ما توصلنا وإليه من أن الحرب إنما كانت نتيجة غضب إخوته من أجداده ، وإذا كان الخلاف محصوراً فى السببين السابقين ، فأى سبب هو الذى أجج نار الغيرة والحقد على رسول الله و الله و التنافس فى مادة الحياة الدنيا ، أم الخوف من انتزاع الشرف والسيادة التى تؤول إلى النبى و النبى السبد و النبوة ؟

أما عن السبب الأول فليس وارداً على الإطلاق ، فلقد ضرب كفار مكة حصاراً تجويعياً على رسول الله على وعلى بنى هاشم وبنى عبد المطلب ، فانحازوا إلى شعب أبى طالب ثلاث سنوات كاملة ، عاشروا فيها الجوع والحرمان ما لا يخطر ببال ، حتى إنهم من شدة الجوع قد أكلوا ورق الشجر

<sup>(</sup>١) تاريخ الدولة الأموية الشيخ محمد الخضري بك ص ٣٣، ٣٣، طدار القلم، ببروت.

وكان يسمع من بعيد بكاء أطفالهم وأنين شيوخهم ، ومع ذلك فقد النزم النبسى على الشبات ، ولم يأمر أصحابه أن يشنوا حرباً أو قتسالاً لفك هذا الحصار ، والخبير يعلم ما الذي يمكن أن يفعله الجوع بالنفس البشرية ، إن لم يصحبها نور من وحى أو ثبات من إيمان .

كان السبب الثانى إذن كفيلاً بإشعال هذه النار فى قلوب هؤلاء وعلى حد تعبير الأستاذ العلامة محمد فريد وجدى: "كان مقصوداً بالقتل من قريش ، وليس يعقل أن تغمض قريش عينها ، ومصلحتها الحيوية قائمة على زعامة الدين فى البلاد العربية ، وعن قيام زعامة أخرى فى البلاد كيثرب يصبح منافسا لأم القرى ، وربما بزها سلطانا على العقول ، وكر على قريش فأبد خضراءها وسلبها حقها الموروث "(۱) ، والذى يؤيد هذا ويقويه ذلك الحوار الذى دار بين الأخنس بن شريق وبين أبى جهل ؛ إذ قال له الأخنس : يا أبا الحكم ما رأيك فيما سمعت من محمد ؟ \_ يعنى القرآن \_ فقال ما سمعت ؟ التازعنا نحن وبنو عبد مناف الشرف ، أطعموا فأطعمنا ، وحملوا فحمانا ، وأعطوا فأعطينا ، حتى إذا تجاثينا على الركب ، وكنا كفرسى رهان قدالوا منا نبى يأتيه الوحى من السماء ، فمتى ندرك هذا ؟! والله لا نؤمن به أبددا ولا نصدقه .

ليست الصدفة إذن ولا محض الاتفاق هما اللذان دفعا النبى ﷺ لقتال أبناء أجداده من مضر دون ربيعة أو غيرها من العرب ، بل الطبيعة العربية المتوثبة دائما ، لمن ينازعها الشرف والسيادة من أبناء الأب الواحد \_ على ما بيناه آنفا \_ كانت هي السبب الرئيسي لاشتعال هذه الحروب ولولاها

<sup>(</sup>١) السيرة المحمدية تحت ضوء العلم والفلسفة الأستاذ محمد فريد وجدى ص ١٦٢ ، ط الهيئة المصريـــة العامة للكتاب .

لما اضطر ﷺ للقتال بعد ثلاثة عشر عاماً من الدعوة والصبر تخللها من المشاق والعنت ما الله به عليم ، ومع ذلك فقد كان هجيراه \_ بأبى هو وأمى \_ " اللهم اهد قومى فإنهم لا يعلمون " .

وثمة أمر آخر ينبغى الإشارة إليه ، يتعلق بالآثار الناجمــة عـن هـذا القتال ، من حيث أعداد القتلى التى نجمت عن هذه الغزوات والجدول الآتــى يعطينا صورة بيانية عن هذه الآثار كالآتى:

| الملاحظة                        | قتلى المشركين | شهداء       | الغزوة      |
|---------------------------------|---------------|-------------|-------------|
|                                 |               | المسلمين    |             |
|                                 | ٧٠            | ١٤          | بــدر       |
|                                 | 77            | ٧٠          | أحد         |
|                                 | ٣             | ٦           | الخندق      |
|                                 | ٠ ٣           |             | بنو المصطلق |
| لم يدخل اليهود في هذه الإحصائية |               | 19          | خيبر        |
| لأن لهم حكم آخر بسبب خيانتهم ،  |               |             |             |
| فهم قُتلوا بناء على حكم قضائى ، |               | ٦٩          | بئر مونة    |
| بسبب الحرب .                    |               |             |             |
|                                 | 1 £           | ١٤          | مؤتــة      |
|                                 | ٧١            | ٤           | حنيــن      |
| ,                               | _             | 14          | الطائف      |
|                                 | 707           | ۱۱۸         | معارك أخرى  |
| ٧٥٦ من الجانبين .               | ٤٣٩           | <b>٣1</b> ٧ | المجموع     |

وبعد فقد بدا للناظرين واضحًا وجليًا أن الإسلام متمثلً في شخص رسول الله الله المعدما يكون عن حمل الناس على اعتناق الإسلام بالسيف،

وهو الذى قال ﷺ لأعدائه بعدما قدر عليهم: " اذهبوا فأنتم الطلقاء " هكــــذا دون شرط أو قيد ، أقول حتى دون اشتراط الإسلام .

#### والنتائج الحقيقية:

- (١) تحويل العرب الوحوش إلى عرب متحضرين ، والعرب الملحدين الوثنيين إلى عرب مسلمين موحدين .
- (٢) القضاء على أحداث السلب والنهب وتعزيز الأمن العام في بلاد تفــوق مساحتها مساحة فرنسا بضعفين .
  - (٣) إحلال الأخوة والروحانية محل العداوة والبغضاء .
    - (٤) إثبات الشورى مكان الاستبداد <sup>(١)</sup> .

هذا وقد وضع رسول الله على ضوابط وقيود كان من شانها أن تحدد وظيفة الجهاد في نشر الإسلام في ربوع المعمورة ، دون سفك للدماء ما استطعنا إلى ذلك سبيلاً .

ومن هذه الضوابط قوله تعالى : ( وإما تخافن من قوم خيانية فانبذ اليهم على سواء إن الله لا يحب الخائنين ) (٢) .

فإن كان بين المسلمين والكفار عهد أو أمان فلا يجوز للمسلمين الغدر حتى ينقضى الأمد ، فإن خاف المسلمون من أعدائهم خيانة بأن ظهر من قرائن أحوالهم ما يدل على خيانتهم من غير تصريح منهم ، فحينئذ يخبرهم المسلمون أنه لا عهد بيننا وبينكم حتى يستوى علم المسلمين وعلم أعدائهم بذلك .

<sup>(</sup>١) رحمة للعالمين ص ٤٦٩ .

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٥٨ .

ودلت الآية على أنه إذا وجدت الخيانة المحققة من الأعداء لم يحتج أن ينبذ إليهم عهدهم ، لأنه لم يخف منهم بل علم ذلك .

ودل مفهوم الآية أيضاً على أنه إذا لم يخف منهم خيانة بأن يوجد منهم ما يدل على عدم الخيانة ، أنه لا يجوز نبذ العهد إليهم ، بل يجب الوفاء إلى أن تتم مدته (١) .

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۲/۳۲۱.

#### انتشار الإسلام

#### أ \_ معدلات انتشار الإسلام:

الذى يؤكد على الحقيقة التى توصلنا إليها \_ وهى أن انتشار الإسلام كان بالدعوة لا بالسيف \_ أن انتشار الإسلام فى الجزيرة العربية وخارجها ، كان وفق معدلات متناسبة تماماً من الناحيتين الكمية والكيفية ، مع التطور الطبيعى لحركة الدعوة الإسلامية ، ولا يوجد فى هذه المعدلات نسب غيير طبيعية أو طفرات تدل على عكس هذه الحقيقة ، والجدول الآتى يوضح هذه النسب :

| الأندلس | مصر | سورية | العراق | فارس | السنوات بالهجرى       |
|---------|-----|-------|--------|------|-----------------------|
| أقل من  |     |       |        |      | نسبة المسلمين مع      |
| %١      | %٢  | %۲    | %٣     | %0   | نهاية أول مائة عام    |
|         |     |       |        |      | السنوات التي صارت     |
| 790     | 440 | 440   | 770    | ١٨٥  | النسبة فيها ٢٥% من    |
|         |     |       |        |      | السكان                |
|         |     |       |        |      | السنوات التي صــــارت |
| 700     | ٣٣. | ٣٣.   | ۲۸,    | 740  | النسبة فيها ٥٠% من    |
|         |     |       |        |      | السكان                |
|         |     |       | •      | `    | السنوات التي صارت     |
| ٤٠٠     | ۳۸٥ | ۳۸٥   | ٣٢.    | ۲۸.  | النسبة فيها ٧٥% مـن   |
|         |     |       |        |      | السكان                |

<sup>\*</sup> حسبت السنوات منذ عام ١٣ قبل الهجرة عندما بدأ تنزيل القرآن الكريم .

وتوضح معلومات أخرى أن شعب شبه الجزيرة العربية كان الشعب الأول في الدخول في الإسلام ، وقد أصبح معظمهم مسلمين في العقود الأولى بعد تنزيل القرآن الكريم .

و هكذا كان عدد العرب المسلمين يفوق عدد المسلمين من غير العرب في البداية ، ومهدوا الطريق للتثاقف الإسلامي والتعريب من أجل المسلمين غير العرب ، ولم يمض وقت على هؤلاء في أصولهم من أديان ومذاهب متعددة من كل الأمم والحضارات السابقة .

كان على هؤلاء جميعا أن يوظفوا بشكل موحد عمليات توأمية التقليد والابتكار في وقت واحد وذلك حسب خلفياتهم الأصلية تحت التأثير الثورى والمتحول الأكثر عمقا للفكر الإسلامي ومؤسساته ، وقاموا عن طريق عملية التنسيق المزدوجة بتنقية تراثهم من علوم وتكنولوجيا وفلسفات عصر ما قبل القرآن الكريم وذلك إما بالقبول الجزئي أو الرفض الجزئي ، وقاموا كذلك بالابتكار من خلال انطلاقهم من أنظمتهم الفكرية الحسية وتراثهم في ضوء القرآن الكريم والسنة .

ومن هنا ولدت العلوم الإسلامية والتكنولوجيا الإسلامية والحضارة الإسلامية الحديثة متناسبة مع الأيدولوجية والرؤية الإسلامية الشاملة (١).

#### خصائص ذلك الإنتشار:

- \_ عدم إبادة الشعوب .
  - جعلوا العبيد حكاما .

 <sup>(</sup>١) الفكر الإسلامي في تطوير مصادر المياه والطاقة ، د . سيد وقار أحمد حسيني ـ عالم زائر في جامعـة ستانفورد ٧١-٧٥ ، ترجمة د . سمية زكريا زيتوني طبعة : فصلت للدراسات والترجمة والنشر .

and emergence of a Muslim Society in Richard W. bulliet, Conversion of Islam Meier & ed. Nehemia Levtzion (New York Holmes Iran in Conversion to Islam, (Publ., Inc, 1979) Pp. 30-51, p31 for fig 1.1.

- \_ لم يفتحوا محاكم تفتيش.
- ـ ظل اليهود والنصاري والهندوك في بلادهم .
- ــ تزاوجوا من أهل تلك البلاد وبنوا أسراً وعائلات على مر التاريخ .
- ظل إقليم الحجاز مصدر الدعوة الإسلامية فقيراً إلى عصر البترول في الوقت الذي كانت الدول الاستعمارية تجلب خيرات البلاد المستعمرة إلى مراكزها .
- تعرضت بلاد المسلمين اشتى أنواع الاعتداءات (الحروب الصليبية الاستعباد في غرب إفريقيا إخراج المسلمين من ديارهم في الأندلس وتعذيب من بقى منهم في محاكم التفتيش و وفضل من هذا كله أن تساريخ المسلمين نظيف وأنهم يطالبون خصومهم بالإنصاف والاعتذار ، وأنهم لم يفعلوا شيئاً يستوجب ذلك الاعتذار حتى التاريخ المعاصر .

# الشبهة السادسة والستون هل الجبال تحفظ توازن الأرض ؟ والأرض تدور حول نفسها ؟

#### الرد على الشبهة:

في المزمور ٧٥: ٢ [أنا وزنت أعمدتها]

وفى علم الجيولوجيا أن الله جعل الجبال لحفظ الأرض ؛ وذلك مثل الفقاعات تشاهد كالقبة على شطح المياه وتدور مع المياه وهى مثبتة فى جميع أطرافها ، وأن الجبال آخر مراحل تكوين الأرض فى بدء الخليقة .

وللدكتور زغلول النجار كتاب مستقل عن الجبال.

وصدق الله: ( لعلمه الذين يستنبطونه منهم ) (١) .

وصدق الله: (وما يعقلها إلا العالمون ) (٢).

<sup>(</sup>١) النساء : ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) العنكبوت : ٤٣ .

#### الشبهة السابعة والستون

# هل النجوم رجوم الشياطين ؟

#### الرد على الشبهة:

إن الإسلام دين ، وهو موحى به من رب العالمين يخبرنا عن صـــدق ويقين ، وهو القائل سبحانه : (ما أشهدتهم خلــق السـموات والأرض ولا خلق أنفسهم وما كنت متخذ المضلين عضدا ) (١) . والإسلام ليس بدعاً مـن الأديان ولذلك نرى أن الكتب المقدسة تذكر ذلك ؛ فإن الله تعالى يقول :

(وأتا لمسنا السماء فوجدناها مكئت حرساً شديداً وشهباً \* وأنا كنسا نقعد منها مقاعد للسمع فمن يستمع الآن يجد له شهاباً رصدا ) (١) . قسال ذلك حكاية عن الجن . وليس المعنى كما فهم المؤلف ، وإنما المعنى هو أن الله جعل على السماء حراساً من الملائكة ، وخلق لهم أدوات عقاب تناسب أجسام الشياطين . وهي الشهب . فإذا جاء شيطان رماه أحد الملائكة بشهاب وليست الشهب كواكب كالقمر والشمس ، وإنما هي أدوات عقاب كالسيف في يد الجندي المحارب .

وفى الإصحاح الثالث من سفر التكوين ؛ أن الله لما طرد آدم من الجنة وهى جنة عدن ، ليعمل الأرض التى أخذ منها ، أقام شرقى جنة عدن ملائكة تسمى الكروبيم ، ووضع لهيب سيف متقلب فى أياديهم لحراسة طريق شجرة الحياة : " فأخرجه الرب الإله من جنة عدن ليعمل الأرض التى أخذ منها ؛

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥١.

<sup>(</sup>٢) الجن: ١٨ــ٩.

فطرد الإنسان ، وأقام شرقى جنة عدن الكروبيم ، ولهيب سيف متقلب لحراسة طريق شجرة الحياة " (١) .

ويقول المفسرون: " إن الكروبيم من الملائكة المقربين . وهو في الفارسية بمعنى الحارس " . وكان عملهم وقت طرد آدم هو "حراسة الفردوس ؛ لئلا يرجع الإنسان إليه " .

وفى القرآن تفسير الشهب بشواظ من نار . فى قوله تعالى : (يا معشر الجن والإنس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السموات والأرض فانفذوا لا تنفذون إلا بسلطان \* فبأى آلاء ربكما تكذبان \* يرسل عليكما شواظ من نار ونحاس فلا تنتصران ) (٢).

فقد جعل للجن غير ما جعل للإنس من أدوات العقاب . ولـــم يجعـل للجن كواكب تُرمى بها كالقمر والشمس ، وإنما جعل للجــن "شــواظ " أى "شهب " .

<sup>(1)</sup> 地 7: 77-37.

<sup>(</sup>٢) الرحمن: ٣٣\_٥٠ .

#### الشبهة الثامنة والستون

# القرآن يتناقض مع العلم

إنه جاء في القرآن أن الله خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن. فكيف يقول عن أرضنا وهي واحدة من ملايين الكواكب \_ إنه يرجد سبعة مثلها ؟ وفي القرآن: (أن السماء سقفاً محفوظاً)، وأن الله يمسكها لئلا تقع . فكيف يقول عن الفضاء غير المتناهى: إنه سقف قابل للسقوط ؟

وفى القرآن أن الله زين السماء الدنيا بمصابيح . فكيف يقول عن ملايين الكواكب التي تسبح في هذا الفضاء غير المتناهي إنها مصابيح ؟

#### الرد على الشبهة:

هذا السؤال مكون من ثلاثة أجزاء:

الجزء الأول: هو أنه ليس في العالم سبعة أرضين . فكيف يقول عن الأرض : إنها سبعة كما أن السموات سبعة ؟ وقول المؤلف إن الأرض سبعة ؛ أخذه من بعض مفسري القرآن الكريم . وهو يعلم أن المفسرين مجتهدون ، ويصيبون ويخطئون . والرد عليه في هذا الجزء من السؤال هو : أن نص الآية هو : ( الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمر بينهن لتعلموا أن الله على كل شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً ) (١) .

إنه أتى بـ (مِنْ ) التى تغيد التبعيض ؛ لينفـى العـدد فـى الأرض . وليثبت المثلية في قدرته . فيكون المعنى : أنا خلقت سبع سموات بقدرتـى ،

<sup>(</sup>۱) الطلاق : ۱۲ .

وخلقت من الأرض مثل ما خلقت أنا السماء بالقدرة . ولِهذا المعنــــى علّــل بقوله : ( لتعلموا أن الله على كل شيء قدير ) .

وبيان التبعيض في الأرض: هو أن السماء محكمة ، وأن الأرض غير محكمة . وهي غير محكمة لحدوث الزلازل فيها ، وللنقص من أطرافها . وقد عبر عن التبعيض في موضع آخر فقال: ﴿ أَفُلا يرون أَنَا نَاتَى الأرض تنقصها من أطرافها ﴾ (١) . والنقص من الأطراف يدل على أن الباقي من الأرض ممسوك بقدرة الله ، كما يمسك السماء كلها .

والجزء الثانى: هو أن السماء سقف قابل السقوط. والرد عليه فى هذا الجزء من السؤال هو: أن كل لغة فيها الحقيقة وفيها المجاز. والتعبير على المجاز. فإن السماء شبه سقف البيت ، والمانع السقف من السقوط على المجاز هو الله؛ لأن كل شىء بقدرته. ولذلك الحقيقة هو الأعمدة، وعلى المجاز هو الله؛ لأن كل شىء بقدرته. ولذلك نظير فى التوراة وفى الإنجيل: "بالكسل يهبط السقف". وفي ترجمة أخرى: "من جراء الكسل ينهار السقف. وبتراخى اليدين يسقط البيت الجمعة ١٠ : ١٨] يريد أن يقول: إن الكسل يؤدى إلى الفقر، والفقر يودى إلى خراب البيوت، وعبر عن الخراب بانهيار السقف. والسقف لا ينهار اللكسل، وإنما بهذ الأعمدة التى تحمله. وفى سفر الرؤية: "فسقط من السماء كوكب " [ رؤ ٨ : ١٠] كيف يسقط كوكب من السماء بغير إرادة الله؟ وفى سفر الرؤية: " ونجوم السماء سقطت " ( رؤ ٢ : ١٣] ، ويقول عيسي عليه السلام: إن العصفور لا يقع إلى الأرض إلا بإرادة الله: "أما يباع

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ١٤ .

أبيكم " [متى ١٠: ٢٩] . وفي الرسالة إلى العبر انيين : "حقاً ما أرهب الوقوع في يدى الله الحي ؟ " [عب ١٠: ٣١] .

والجزء الثالث: وهو أنه كيف يقول عن الكواكب إنها مصابيح؟ والمؤلف دل بقوله هذا على إنكار الواقع والمشاهد في الحياة الدنيا ، ودل أيضاً بقوله هذا على جهله بالتوراة وبالإنجيل . ففي سفر الرؤية: "كوكب عظيم متقد كمصباح "[رؤ ٨: ١٠]، "وأمام العرش سبعة مصابيح "[رؤ ٤: ٥]، وجاء المصباح على المجاز في قول صاحب الأمثال: " الوصية مصباح والشريعة نور " [ أم ٢: ٣٢] .

# الشبهة التأسعة والستون كيف يكون العلم كفرًا ؟

يعترض على قوله: ﴿ إِنَّمَا النَّسِيُّ زِيادة فِي الكَفْرِ ﴾ (١) أن النسيُّ الذي في السنة القبطية من الحساب الفلكي .. فكيف يكون العلم كفراً ؟

#### الرد على الشبهة:

أن النسئ في الآية هو ما كان يفعله المشركون من تبديل الأشهر الحوم مكان الأشهر الحلال ليستحلوا بذلك القتال فيها ، ولا علاقة له بالأيام التصنط تضبط السنة القبطية للزراعة ، ومن هنا يتبين مدى محاولة التلبيس والتدليس الذي يضحك منها العارفون مع حزنهم أن يصل الصترصد ضد كلم الله سبحانه والعمل على أن لا يصل إلى الخلق باعتباره الكلمة الأخيرة للعالمين الحد الرخيص من التلاعب بالألفاظ والمصطلحات.

(١) التوبة : ٣٧ .

#### الشبهة السبعون

# ريّ مصر بالغيث!

إن أرض مصر تُروى بالنيل ، ولا تروى بالمطر . وفي القرآن : (تم يأتي من بعد ذلك عام فيه يُغاث الناس وفيه يعصرون ) (١) .

وهذا يدل على غوتهم بالمطر . فكيف ينسب خصب مصر للغيث و المطر ؟

#### الرد على الشبهة:

هذا كلمتان: (١) (يغاث) (٢) (يعصرون). وكلمة الغوث على الحقيقة تدل على نزول ماء من السماء. وكلمة العصر على الحقيقة تدل على عصير العنب. لأن الشائع بين الناس في العصر هو العنب. والمؤلف يوجه النقد على المعنى الحقيقي في نزول المطر، ولم يوجه النقد لعصير العنب. وكلمة الغيث جاءت على الحقيقة مثل: " فامتنع الغيث ولم يكن مطر" [ إرمياء ٣:٣]، وجاءت على المجاز مثل: " لأعرف أن أغيث المعيى " [ إشعياء ٥٠: ٤]. أما على المجاز فالشبهة منتفية. وأما على المجاز فالشبهة منتفية. وأما على الحقيقة فهذا هو غرض المعترض وهو مغرض في ذلك.

وذلك لأن الأمر كله خارج على المالوف . وبيان خروجه على المألوف : أن المدة خمس عشرة سنة . سبع شداد يأكلن سبعًا سمانًا أو : سبع

<sup>(</sup>١) يوسف : ٤٩ .

سمان يأكلهن سبع عجاف . والسنة الأخيرة يأتى فيها الخير قليلاً . والمناسب لقلة الخير ؛ نزول المطر . وقلة المياه تكفى لرى العنب والفواكه فى أماكن زراعته ، وتكفى لإنبات قمح يكون بذره بذرا للسنوات الآتية التى سيكثر فيها ماء النيل . وهذا أمر غير مستبعد فى العقل ، فكيف يكون شبهة ؟

أما عن العصر . فإنه يكون على الحقيقة مثل : " فأخذت العنب وعصرته في كأس فرعون، وأعطيت الكأس في يد فروع " [تكوين ٤٠ : ١١]، ويكون على المجاز مثل : " فألقاه إلى معصرة غضب " [رؤية ١٤ : ١٩] .

وإذا ثبت وجود العصر ، وليس لماء النيل وجود . فكيف حيى النبات وعاش ؟ وفى السنوات السبع الحجاف كانت سنابل القمح تخرج من الأرض خروجا هزيلا . فكيف خرجت وهي هزيلة والنيل لا يروى الأراضي ؟

لابد من القول بوجود مصدر المياه غير النيل . إما آبار عيون ، وإما مطر . ففي حلم فرعون : " وهو ذا سبع سنابل طالعة في ساق واحد سمينة وحسنة . ثم هو ذا سبع سنابل رقيقة وملفوحة بالريح الشرقية نابتة وراءها "[تكوين ٤١ : ٥-٦]، وكرر الكلام وقال فيه: " نابتة وراءها "[تك ٤١ : ٣٣] كيف تكون نابتة وليس لماء النيل من سواقي ؟

#### الشبهة الحادية والسبعون

#### الرعد ملك من الملائكة

إن فى القرآن أن الرعد يسبح الله . وإن فى الأحاديث النبوية أن الرعد ملك من ملائكة الله . ونحن نعلم أن الرعد هو الكهرباء الناشئة عن تصلم السحاب فكيف يكون الرعد ملكاً ؟

#### الرد على الشبهة:

إن المؤلف لا ينكر تسبيح الرعد شه ؛ وذلك لأن في التوراة أن الرعد ملك. يسبح شه . وكل شيء خلقه ؛ فإنه يسبحه . وإنما هو ينكر كون الرعد ملكً . فمن أكّد له أن الرعد ملك ؟ ليس في القرآن أنه ملك . والأحاديث النبوية تذكر أن للرعد ملكًا ؛ وليس أن الرعد ملك ، والفرق واضح . ففي التوراة عن التسابيح شه : " شعب سوف يُخلق ؛ يسبح الرب " ؛ يقصد شعب محمد والمحار وكل ما يدب فيها " [مز ٢٠ : ٣٤] . وفي سفر الزبور : " تسبحه السموات والأرض والبحار وكل ما يدب فيها " [مز ٢٠ : ٣٤] . وفي سفر الزبور : " سبحوا يا كل جنوده ، سبحيه يا أيتها الشمس والقمر ، سبحيه يا جميع ملائكته ، سبحوه يا كل جنوده ، سبحيه يا أيتها الشمس والقمر ، سبحيه يا جميع كواكب النور ، سبحيه يا سماء السموات ، ويا أيتها المياه التي فـوق السموات . ويا أيتها المياه التي فـوق السموات . ويا أيتها المياه التي فـوق السموات . وضع لها حداً للسبح اسم الرب . لأنه أمر فخاقت ، وثبتها إلى الدهر والأبد . وضع لها حداً فلن تتعداه .

سبحى الرب من الأرض يا أيتها التنانين وكل اللجج . النار والسبرد . الناج والضباب . الريح العاصفة كلمته ، الجبال وكل الآكام ، الشجر المثمر وكل الأرز . الوحوش وكل البهائم ، الدبابات والطيسور ذوات الأجنحة . ملوك الأرض وكل الشعوب ، الرؤساء وكل قضاة الأرض . الأحداث والعذارى ، أيضًا الشيوخ مع الفتيان . ليسبحوا اسم الرب ؛ لأنه قد تعالى اسمه وحده . مجده فوق الأرض والسموات " [مزمور ۱٤٨] .

وفى الأناجيل الأربعة: "يسبحون الله بصوت عظيم " [لوق ١٩ : ٧٧]، "وهم يمجدون الله ويسبحونه " [لو ٢ : ٢٠]، "وظهر بغتــة مـع المــلك جمهور من الجند السماوى مسبحين الله وقائلين: المجد لله فــى الأعــالى، وعلى الأرض السلام، وبالناس المسرة " [لو ٢ : ١٣]، وكان عيسى ــ عليه السلام ــ يسبح الله تعالى مع الحواريين، ففى مرقس: " ثم سبحوا وخرجوا إلى جبل الزيتون " [مر ١٤ : ٢٦]، وفى متى: " ثم سبّحوا وخرجوا إلى جبل الزيتون " [متى ٢٦ : ٣٠]، ومن يسبح الله كيف يكون هو الله أو إله مع الله؟. الزيتون "[متى ٢٦ : ٣٠]، ومن يسبح الله كيف يكون هو الله أو إله مع الله؟. " سبحوا السم الرب، سبحوا يا عبيد الرب " إلى أن قال: " كل ما شاء الرب صنع في السموات وفي الأرض، في البحار وفي كــل اللجــج، المصعد خو النه من أقاصي الأرض، الصانع بروقا للمطر، المخرج الريـــح مــن خو ائنه (١) .. " إمن ١١٥].

<sup>(</sup>١) الأعلى : ١ .

<sup>(</sup>٢) في سورة الحجر : ﴿ وأرسلنا الرياح لواقح ﴾ [آية رقم ٢٢]  $_{-}$  ﴿ وإن من شئ إلا عندنا خزائنه ﴾ [آية رقم ٢١] .

# الشبهة الثانية والسبعون الوادى طوى

إنه لا يوجد وادى اسمه "طوى " في سيناء. فمن أين جاء به القرآن ؟ .

#### الرد على الشبهة:

إنه فهم من قوله تعالى: (إنى أنا ربك فاخلع نعليك إنك بالواد المقدس طوى) (١) أن (طوى) اسم للوادى المقدس . وفهمه خاطئ . وذلك لأن الله لما عبر عن السموات بأنها (مطويات بيمينه) (٢) يعنى بذلك : أن لا إلى غيره يملك من أمر السموات من شيء . عبر عن الأرض بأنها في ملكه وليس لإله آخر فيها من شيء . فالطي في السماء كناية عن القدرة والطيي في الأرض كناية عن القدرة . والكناية مناسبة للواد المقدس ؛ والمقصود في الأرض كلها لئلا يُظن أن التقديس لغيره . وكرر الله المعنى في السموات فقال : (يوم نطوى السماء كطي السجل للكتب) (٢) . وشبه أن تكون الأرض (طوى) أي في قبضته .

وفى الرسالة إلى العبرانيين: "وأنت يا رب فى البدء أسست الأرض، والسموات هى عمل يديك. هى تبيد ولكن أنت تبقى وكلها كثوب تبلى، وكرداء تطويها؛ فتتغير، ولكن أنت أنت، وسنوك لن تفنى " [عب ١: ٢٠-٢٢] فقد عبر عن طيها بطى الرداء.

<sup>(</sup>۱) طـه: ۱۲.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) الأنبياء : ١٠٤ .

فيكون المعنى (إنك بالوادى المقدس) الذى سيصير (طوى) بمعنى مطوى كما أن السماء ستكون مطوية بقدرته.

وهنا هو لا يعترض على القرآن بل على التفاسير ، وهو جانب آخر من إعجاز القرآن يزيد في إثباته وذلك أن كلام البشر من العلماء والمفسرين قد يختلف ويؤخذ منه ويرد ؛ ولكن كلام الله لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، شيء عجيب حقاً ذلك القرآن الذي يقف أمام هؤلاء جميعاً بكل ذلك الفهم الخاطئ والتصيد المستمر وإذ به يتعالى عليهم ويبقى في عليائه معجزاً للبشر إلى يوم الدين .

#### الشبهة الثالثة والسبعون

# هل الزيتون يخرج من طور سيناء ، وهو يخرج من فلسطين ، فكيف ذلك ؟

#### الرد على الشبهة:

أن سيناء من فلسطين وفلسطين والشام هي شمال مصر ، وهذا المعنسي يوجد في التوراة ففي سفر الزبور : [سينا في القدس] مز ٦٨ : ١٧ .

ولا تعتمد التقسيمات السياسية الحديثة التى فصلت الديار بعضها عن بعض بل إن مصر فى الأصل كانت تمتد إلى هذا الحدد، أما تقسيمات سايكس بيكون فلا يمكن تفسير النصوص المقدسة عليها .

# الشبهة الرابعة والسبعون جبل قاف المحيط بالأرض كلها

إنه جاء في القرآن الكريم: (ق. والقرآن المجيد) (١) ونقل من كتاب عرائس المجالس: أن معنى (ق) جبل يقال له جبل قاف. ونقل من كتاب قصص الأنبياء أن رسول الله على قال: إن أعلى قمة في الأرض هي جبل قاف.

وقال المؤلف: إن الكلمة العبرانية "تاو "ومعناه " الخط " لما سمعها الصحابة لم يعرفوا أن معناها " الخط " بل توهموا أنها سلسلة جبال عظيمة السمها قاف . فكيف يعتبر بعض القرآن ما نسميه الأقق وهو خط وهمي حبلاً حقيقياً ؟

#### الرد على الشبهة:

إن كلام مؤلف عرائس المجالس ليس حُجة على صحة القرآن ، وإن الأحاديث الموضوعة ليست حُجة على صحة القرآن . ولم يجمع المسلمون على معنى (ق) فإن لهم في المعنى آراء كثيرة . منها أن (ق) حرف من حروف الهجاء مثل الألف والياء والتاء .. إلخ . فاعتراض المؤلف على القرآن ليس في موضعه .

<sup>(</sup>١) سورة ق : ١ .

#### الشبهة الخامسة والسبعون

### هامان وزير فرعون

جاء فى القرآن أن هامان كان وزيراً لفرعون . وهذا خطأ تــاريخى ؟ لأن هامان كان وزيراً لأحشويرش ملك الفرس فى مدينــة بـابل . وبيـن فرعون وأحشويرش زهاء ألف سنة .

#### الرد على الشبهة:

من أعلم المؤلف بأن هامان كان وزيراً لفرعون ؟ وهذا السؤال على معنى أن هامان اسم شخص . ولا أحد أعلمه بأن هامان اسم شخص الالرواة الذين لا يوثق بمروياتهم . وإذا أصر على أن هامان اسم شكص . فليسلم بأن فرعون اسم شخص . ومعلوم أنه لقب " الملك " كان لرئيس المصريين في زمن يوسف عليه السلام وأن لقب " فرعون " كان لرئيس المصريين في زمن موسى عليه السلام ما يدل على تغير نظام الحكم .

وإذا صبح أن "هامان " لقب لكل نائب عن الملك ، لا اسم شخص . فإنه يصبح أن يُطلق على النائب عن فرعون أو عن أى ملك من الملوك . وعلى ذلك يكون معنى : (إن فرعون وهامان وجنودهما ) (١) هو إن رئيس مصر الملقب بفرعون ، ونائبه الملقب بسهامان (وجنودهما كانوا خاطئين) ومثل ذلك : مثل لقب الملك الذي يُطلق على رؤساء البلاد ؛ فإنه يطلق على

<sup>(</sup>١) القصيص : ٨ .

<sup>19</sup> 

رؤساء فارس واليونان ومصر واليمن وسائر البلاد ، ولا يتوجه على إطلاقه خطأ من أخطاء التاريخ .

وفى الإنجيل أن اليهود كانوا يطلقون لقب " المضل " على من يخالفهم فى الرأى . وإذا أطلقه العبرانيون على رجل منهم يقولون له : يا سامرى ، بدل قولهم يا مضل . وذلك لأنهم يعتبرون السامريين كفاراً . وإذا أطلقه السامريون على رجل منهم يقولون له : يا عبرانى ، بدل قولهم يا مضل . وذلك لأنهم يعتبرون العبرانيين كفاراً . وإذا سمع العبرانى عنهم كلمة وذلك لأنهم يعتبرون العبرانيين كفاراً . وإذا سمع العبرانى عنهم كلمة "سامرى " لا يفهم منها أنها اسم شخص ، وإنما يفهم منها أنها لقب للندم . وعن هذا المعنى جاء فى إنجيل يوحنا أن علماء اليهود قالوا لعيسى عليه السلام ب : "إنك سامرى ، وبك شيطان " ورد عليهم بقوله : "أنا ليس بسى شيطان ، لكنى أكرم أبى وأنتم تهينوننى . أنا لست أطلب مجدى . يُوجد من يطلب ويدين " إيو ٨ : ٨٤ ـ ٠ ٠ ] .

#### الشبهة السادسة والسبعون

### قارون وهامان مصريان

إن قارون يهودى ، وفرعون مصرى ، وهامان فارسى فكيــف قـاوم هامان نبى الله موسى وهو لم يكن في زمانه ؟

#### الرد على الشبهة:

إن هامان ليس اسم شخص ، وإنما هو لقب يدل على نائب الرئيسس . وبهذا المعنى يكون هامان \_ أى النائب عن فرعون \_ قد قاوم نبى الله موسى \_ عليه السلام \_ .

#### الشبهة السابعة والسبعون

### العجل الذهبي من صنع السامري

إن مدينة السامرة في فلسطين لم يكن لها وجود لما خرج بنو إسرائيل من مصر ، مع موسى ، وسكنوا أرض سيناء . وفيها عمل لهم هارون العجل الذهبي كطلبهم . فكيف نتخيل سامرياً يضع لهم العجل قبل أن يكون للسامريين وجود ؟

#### الرد على الشبهة:

ا \_ إنه ليس فى فلسطين مدينة تسمى بمدينة السامرة . وإنما كان للسامريين مملكة فى فلسطين ، عاصمتها " نابلس " المسماة قديماً " شكيم " وكانت هذه المملكة مكونة من عشرة أسباط . وكان للسلطين مملكة في فلسطين عاصمتها " القدس " المسماة قديماً " أورشليم " .

Y \_ ولما صعد موسى عليه السلام إلى جبل الطور وتلقى التوراة ، نول فوجد اليهود يعبدون عجلاً جسداً له خوار . فسأل عن ذلك فدلوه على من أغراهم بعبادتهم . فأمسك به وسأله (ما خطبك يا سامرى ) أى ما هذا الذي فعلته أيها المضل ؟ لأن كلمة (سامرى) تطلق على المضل . ولا تطلق على شخص كاسم من الأسماء .

وبهذا المعنى لا يكون الذى أضلهم رجل مسمى بالسامرى ، حتى يتوجه الإشكال . وإلا يلزم أن يكون السامرى من أسماء المسيح عيسى \_ عليه السلام \_ فإن اليهود قالوا له: " إنك سامرى ، وبك شيطان " [يو ٨ : ٨] .

# الشبهة الثامنة والسبعون أبو إبراهيم آزر

إن في التوراة أن أبا إبراهيم اسمه تارح . وقد أخطأ القرآن في قوله إن أباه اسمه آزر .

#### الرد على الشبهة:

إن الأنساب مختلفة بين التوراة السامرية والعبرانية واليونانية . وإن عدد السنين لكل أب من آدم إلى إبراهيم مختلف فيه بين نسخ التوراة الثلاثة ، ولوقا كاتب الإنجيل أزاد على الأسماء قينان . نقلا عن اليونانية . ومعنى هذا أنه كان يجب على المؤلف تصحيح كتبه قبل أن يوجه نقده . ولذلك جاء فى القرآن الكريم : (إن هذا القرآن يقص على بنى إسرائيل أكثر الذى هم فيه يختلفون) (١) .

<sup>(</sup>۱) النمل : ۲۷٪

#### الشبهة التاسعة والسبعون

# مريم العذراء بنت عمران

إن القرآن نسب مريم العذراء إلى عمران أبى موسى النبى . وقال : إنها أخت هارون النبى \_ عليه السلام \_ وهذا يخالف ما جاء فى إنجيل لوقا أنها بنت هالى الوقا ٣ : ٢٣] ويخالف التاريخ لأن بين مريم وهارون الف وستمائة سنة .

#### الرد على الشبهة:

إن المؤلف نقل عن الإنجيل أن مريم بنت هالى . ونقله خطأ . والنص هو : "ولما ابتدأ يسوع كان له نحو ثلاثين سنة . وهو على ما كان يُظن ابن يوسف بن هالى بن متثات بن لاوى بن ملكى بن ينا بن يوسف " إلى أن أوصل نسبه إلى " ناثان بن داود " عليه السلام . وهذا النص لا يدل على أنه نسب مريم كما قال المؤلف ، وإنما يدل على أنه نسب المسيح . فكيف يكذب القرآن بنسب ليس لها ؟ وكيف ينسبون المسيح إلى يوسف بن هالى . وفل الإنجيل أنه لا أب له ولا سبط له ؟ ذلك قوله عن يوسف : " ولم يعرفها حتى ولدت ابنها البكر " [متى ١ : ٤٢] ، وكيف يكذبون القرآن بنسب على سبيل الظن ؟ ذلك قوله : " وهو على ما كان يُظن " وفي إنجيل متى أن المسيح ابن يوسف بن يعقوب بن متّان بن اليعاز ربن آليود . إلى أن أوصل نسبه إلى سليمان \_ عليه السلام \_ [متى ١] .

والحق: أن مريم ابنة عمران الأب المباشر لموسى \_ عليه السلام \_ وهو أب مباشر لموسى ، وهو أب لمريم لأنه رئيس العائلة التى تناسلت هى منها . وهارون ابن عمران . وهى من نسل هارون \_ عليه السلام \_ فيكون هو أخوها على معنى أنها من نسله . أما أبوها المباشر فاسمه " يهويا قيم " وأمها اسمها " حنة " كما جاء فى إنجيل يعقوب الذى لا يعترف به النصارى.

إبراهيم \_ إسحاق \_ يعقوب \_ لاوى وهو الابن الثالث ليعقوب . وأنجب لاوى ثلاثة هم جرشون وقهات ومرارى . وبنوقهات عمرام ويصهار وحبرون وعزئييل . وبنو عمرام هارون وموسى ومريم .

وقد وصى موسى عن أمر الله تعالى أن تتميز الأسباط التى تريد الإرث فى بنى إسرائيل . وذلك بأن تتزوج كل بنت فى سبطها . ففى سفر العدد : "وكل بنت ورثت نصيباً من أسباط بنى إسرائيل ؟ تكون امرأة لواحد من عشيرة سبط أبيها ؟ لكى يرث بنو إسرائيل كل واحد نصيب آبائه " [عدد ٣٦] . ووصى بأن يتفرغ سبط لاوى للعلم والدين ، ولا يكون له نصيب فى الأرض ، وإنما يسكن بين الأسباط فى مدنهم ، ووصى بأن تكون الإمامة فى نسل هارون وحده . وعلى هذه الشريعة نجد فى بدء إنجيل لوقا : أن " أليصابات " زوجة زكريا حايه السلام كانت من نسل هارون من سبط لاوى ، وكان زكريا من نسل هارون من سبط لاوى ، وكان زكريا من نسل هارون من سبط لاوى . وإذا ثبت أنها أليصابات زكريا . وأن مريم هارونية من سبط لاوى . يقول لوقا : "كان قريبة لها ؟ يثبت أن مريم هارونية من سبط لاوى . يقول لوقا : "كان فى أيام هيرودس ملك اليهودية كاهن اسمه زكريا من فرقة أبيًا ، وامرأته من بنات هارون ، واسمها أليصابات . . إلىخ " ويقول لوقا : " وهو ذا أليصابات نسيبتك . . إلىخ " ؟ قال لها الملاك ذلك وهو يبشرها بالحمل بعيسى

\_ عليه السلام \_ فإذا صح أنها قريبة لها ونسيبة لها . فكيف يخطئ المؤلف القرآن في نسبتها إلى هارون \_ عليه السلام \_ ؟

وفرقة أبيّا هى فرقة من بنى هارون ، وهى الفرقة الثامنة من الفرق التى عدها داود \_ عليه السلام \_ للعمل فى المناظرة على بيت الرب ، وخبرهم فى الإصحاح الرابع والعشرين من سفر أخبار الأيام الأول .

#### الشبهة الثمانون

# يوسف همّ بالفساد

إن يوسف \_ عليه السلام \_ هم بالامرأة وهمت به حسبما جاء في القرآن . وأنه لم يهم بها ولم تهم به حسبما جاء في التوراة . وما جاء في التوراة هو المناسب لأحوال الأنبياء .

#### الرد على الشبهة:

ا \_ يوجد فرق بين رجل عرف الله ورجل لم يعرفه . فالعارف بالله لا يقدم على معصية لله ولا يقدم على ضرر للبشر . والذى لا يعرفه لا يستحيى أن يفعل ما يشاء من المعاصى والضرر . وعلى هذا المعنى يوجد فرق بين لمرأة العزيز التى تعبد مع قومها غير الله وبين يوسف \_ عليه السلم \_ الذى عرف ربه بواسطة البراهين التى قادت إلى معرفته فى كونه ، وبما سمعه عن الله من آبائه . فامرأة العزيز همت به أن يفعل الفاحشة بها ، وهو قد قال لها : ( معاذ الله ) وعلّ عدم الفعل بأنه يكون مسيئاً لمن أحسن إليه . وهو سيده . والإساءة إلى المحسن نوع من أنواع الظلم .

٢ ــ انظر إلى قوله: (وراودته) وإلى قوله (معاذ الله) تجد أنــها لمــا راودته (همت به) فيكون الهم منها بمعنى طلب فعل الفاحشة. وتجد أنــها لما (همت به) صار منه هم بها. يفسره قوله (معاذ الله) كما فسر همـها (وراودته) فيكون همه بها ؛ دفعاً لها وامتناعاً عنها.

" \_ ولو فرضنا أن يوسف غير عارف بالله وغير مقر به مثله ا فإنسا نفرض أنه لو همت به للفعل بها ؛ لهم بها للفعل بها ، ولـ ولا أنه رأى برهان وجود الله في كونه ، لكان قد فعل بها . إذ هذا شأن الوثنيين . وكهذا البرهان ؛ أريناه براهين في الآفاق وفي الأنفس (لتصرف عنه السوء والقحشاء) (1) .

٤ ـ و لا يمكن تفسير ( برهان ربه ) بعلامة مجىء سيده إلى بيتـ ، ؛ لأنـ ه لو ظهرت علامة مجئ سيده ؛ ما استبقا الباب : هى للطلب ، و هو للدفـع . فاستباقهما معناه : أنها تغلق الأبوات وتمنع من الإفلات و هو يحاول الدفـع ، حتى أنها جذبته من خلف ظهره من ثوبه ، وعندئذ ( ألفـيا سيدها لـدى الباب ) (٢) وصرح بأنه غير مذنب ، وشهد شاهد بالقرائن من أهل الشـهادة أنه غير مذنب .

 $^{\circ}$  — على هذا يكون القرآن مقراً ببراءة يوسف — عليه السلام — ويكون لفظ الهم في جانبه على سبيل المشاكلة لأنه صرح قبله بقوله ( معاذ الله )  $^{(7)}$  .

<sup>(</sup>١) يوسف: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) يوسف: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ٢٣.

#### الشبهة الحادية والثمانون

# نوح يدعو للضلال

إن نوحاً \_ عليه السلام \_ قال لله تعالى : ( ولا ترد الظالمين إلا ضلالاً ) (١) ؛ فكيف يدعو نوح ربه أن يزيد الناس ضلالاً ؟

#### الرد على الشبهة:

إن نوحاً لم يدع ربه أن يزيد الناس ضلالاً ، وإنما دعا على الظالمين من الناس . ومثل ذلك : ما في التوراة عن الأنبياء فإنهم دعوا على الظالمين ، ولم يدعوا على كل الناس . ففي المزمور الثامن عشر : " من الرجل الظالم تنقذني " \_ " مثل طين الأسواق ؛ اطرحهم " ، وفي الإنجيال يقول المسيح لله عن الذين آمنوا به : " احفظهم في اسمك الذين أعطيتني " [يو ١٧ : ١١] ولم يدع للكل .

<sup>(</sup>١) نوح: ٢٤.

#### الشبهة الثانية والثمانون

# فرعون ينجو من الغرق

إن فى القرآن تناقض فى نهاية فرعون . ففى سورة يونس : (فساليوم ننجيك ببدنك ) (١) وهذا يدل على نجاته من الغرق ، وفى سورة القصص : (فأخذناه وجنوده فنبذناهم فى اليم ) (٢) وهذا يدل على غرقه .

#### الرد على الشبهة:

إن المؤلف لم يفسر (فاليوم ننجيك ببدنك) على المعنى الظـــاهرى . وهو إبعاد الجثة عن الهبوط في اليم ، وتركها على الشاطئ حتــي يضعها المحنطون في المقبرة فيراها كل المصريين فيعتبروا ويتعظوا . وفسر علــي المعنى المجازى كناية عن إفلاته من الغرق . ووجّه الشبهة علــي المعنى المجازى وليس على المعنى الحقيقي .

والمعنى المجازى الذى به وجّه الشبهة ؛ موجود في التوراة عن فرعون . ففيها أنه لم يغرق ، وموجود فيها ما يدل على غرقه . وهذا هو التناقض الذى نسبه إلى القرآن . وسوف نبين ما في التوراة من التناقض عن غرق فرعون . ونسأله هو أن يوفق بين المعنيين المتناقضين . وما يجيب به في التوفيق ؛ يكون إجابة لنا .

<sup>(</sup>١) يونس: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) القصيص : ٤٠ .

ففى الإصحاح الرابع عشر من سفر الخروج: "فرجع الماء وغطى مركبات وفرسان جميع جيش فرعون الذى دخل وراءهم فى البحر . لم يبق منهم ولا واحد " وفى الإصحاح الخامس عشر من نفس السفر: "تغطيه اللجج . قد هبطوا فى الأعماق كحجر " وفى تفسير التوراة ما نصه : "ولا سبيل لنا هنا إلى الحكم بغرق فرعون ، إذ لا دلالة عليه فى هذا النبأ ، ولا من قول المرنم [ مز ۲۸ : ۵ و ۲۰۱ : ۱۱] وساق المفسرون أربع حجج على عدم غرقه . ومعنى قولهم : إن قول المرنم لا يدل على غرقه هو : أن داود عليه السلام فى المزمور ۲۸ والمزمور ۲۰۱ قال كلاماً عن فرعسون لا يدل صراحة على غرقه .

ونص ٧٨: ٣ هو " أما أعداؤهم فغمرهم البحر " ونص ١٠٦: ١١ هو " وغطّت المياه مضايقيهم . واحد منهم لم يبق " .

هذا عن عدم غرق فرعون . وأما عن غرقه ففى المزمور ١٣٦: ١٥ " ودفع فرعون وقوته فى بحر يوسف ؛ لأنه إلى الأبد رحمته " وفى ترجمة أخرى : " أغرق فرعون وجيشه فى البحر الأحمر إلى الأبد رحمته (١) " ومفسرو الزبور \_ وهم أنفسهم الذين صرحوا بعدم غرق فرعون \_ كتبوا عن فرعون : " فإن هذا الأخير قد حاول جهد المستطاع أن يرجع الإسرائيليين إلى عبوديتهم ؛ فما تم له ما أراد ، بل اندحر شر

ومن هذا الذى قدمته يكون من الواجب على المؤلف حل التاقض الموجود عنده في أمر فرعون ، قبل أن يوجه كلامه إلى القرآن .

<sup>(</sup>١) جمعية الكتاب المقدس في لبنان سنة ١٩٩٣م.

#### الشبهة الثالثة والثمانون

#### انتباذ مريم

إن فى القرآن: أن مريم انتبذت من أهلها مكاناً شرقيًا ، واتخذت لحجاباً من قبل أن تحبل بالمسيح . فلماذا انتبذت ؟ هل كانت فى مشاجرة مع أهلها وهم المشهورون بالتقوى ؟ ولماذا تسكن فتاة عذراء بعيدة عن أهلها ؟ فى القرآن تناقض فى هذا المعنى . وهو أنه صرح بأنها كانت فلى المحراب فى كفالة زكريا ، وصرح بأنها انتبذت . أى خرجت منهم بعد مشاجرة .

وقال المؤلف: إن القرآن قد خالف الإنجيل في مكان سكناها من قبل الحبل بعيسى عليه السلام في القرآن: أنها كانت تسكن في محراب أورشليم، أو في أي مكان مجهول. وفي الإنجيل أنها كانت تسكن في "الناصرة" [لو ١: ٢٦-٢٣].

#### الرد على الشبهة:

1 ـ جاء فى إنجيل يعقوب: أن مريم وهى فى سن الثالثة: ذهبت بها أمها بصحبة أبيها إلى " أورشليم " وسلماها إلى كهنة هيكل سليمان ، وكانت علامات السرور تبدو عليها . ثم تركاها ورجعا إلى أورشليم ، وعاشت مع الراهبات المنذورات إلى أن حبلت .

٢ ــ وإن أنت نظرت في خريطة فلسطين . تجد حبرون أســـفل أورشــليم وقريبة منها ، وتجد الناصرة على نفس الخط وبعيدة عن أورشليم . فتكــون أورشليم غرب الناصرة ، وشرق حبرون .

" \_ وفى الإنجيل : " وفى ذلك الوقت ولد موسى وكان جميلاً جدًا . فربى هذا ثلاثى أشهر فى بيت أبيه . ولما نُبذ ؛ اتخذته ابنة فرعون ، وربته لنفسها ابناً " [أعمال ٧ : ٢١]

قوله " ولما نبذ " لا يدل على أن أهله كرهوه وإنما يسدل على أنهم وضعوه في التابوت وهم لوضعه كارهون . ومن ينتبذ عن قوم ؛ لا يدل انتباذه عنهم على كرهه لهم ، وإنما يدل على ابتعاده عنهم لسبب أو لأسباب . وإذ صح وثبت أن ابتعادها عنهم كان لعبادة الله ؛ يثبست أنها لم تنتبذ لمشاجرة .

3 \_ وقد تبين أن " الناصرة " من تصيب سبط زبولون \_ وهو من أسباط السامريين \_ وهى من سبط يهوذا \_ على حد زعمه \_ فكيف تكون من سكان الناصرة ؟ وإذا كانت من سكان الناصرة ، فلماذا أتت إلى أورشليم لتعد مع سكانها . وسكان أورشليم من سبطى يهوذا وبنيامين ؟ فالحق ما قالم القرآن أنها كانت هارونية . ومعلوم أن زكريا وامرأته ويوحنا المعمدان كانوا من التابعين لأهل أورشليم .

#### الشبهة الرابعة والثمانون

# مريم تلد في البرية ووليدها يكلمها من تحتها

لقد ولدت مريم السيد المسيح في بيت لحم كما تنبأ أنبياء التوراة بذلك قبل حدوثه بمئات السنين ، وليس بجوار جذع نخلة . ووضعت مريم وليدها في مذود [لوقا ٢ : ٢ ـ ، ٢] وغريب أن يكلمها وليدها من تحتها : أن تهز جذع النخلة وتأكل من البلح وتشرب من الجدول . فإذا مر بها أحد تقول : ( إنسى نذرت للرحمن صوماً فلن أكلم اليوم إنسيا ) (١) فأين الصوم وهـي الآكلـة الشاربة المتكلمة ؟

#### الرد على الشبهة:

ا \_ ولادة المسيح في بيت لحم \_ كما قال المؤلف \_ تدل على أن مريم من سكان الخليل التي هي حبرون ، ولا تدل على أنها من سكان الناصرة . ففي خريطة فلسطين تجد بيت لحم تحت أورشليم ، وبعدها حبرون . وعلى هذا تكون مريم بعد حملها بالمسيح وإحساسها بدنو الوضع . قد اتجهت إلى حبرون (فأجاءها المخاض) عند بيت لحم . ولو كانت من الناصرة وأحست بالحمل وبالوضع . لاتجهت إلى الناصرة . وعندئذ يكون الوضع في مكان بين أورشليم وبين الناصرة . فقولهم بالمخاض في بيت لحم يصدق القرآن في أنها كانت من نسل هارون الساكنين في حبرون .

<sup>(</sup>۱) مريم : ۲٦ .

٢ ـ وقول المعترض: إن التوراة تنبأت بولادة المسيح في بيت لحم. يقصد به ما جاء في سفر ميخا وهو " أما أنت يا بيت لحم أفراتة وأنت صغيرة أن تكوني بين ألوف يهوذا ، فمنك يخرج لي الذي يكون متسلطاً على إسرائيل ، ومخارجه منذ القديم منذ أيام الأزل " [ميخا ٥: ٢].

والنبوءة موضوعة وليست من النص الأصلى . بدليك : أن المسيح كان من الهارونيين من جهة أمه ، وبيت لحم من مدن سبط يهوذا . ولو كان له أب لأمكن للنصارى نسبته إلى سبط أبيه . ولكنه لا أب له ؛ فكيف ينتسب إلى سبط يهوذا أو غير سبط يهوذا ؟ وبدليل : أن المتسلط على إسرائيل وهو النبى الأمى الآتى على مثال موسى . يكون ملكاً وفاتح بلا . ولم يكن المسيح ملكاً ولا فاتح بلا . . وبدليك : أن سفر ميخا مرفوض من المسيح ملكاً ولا فاتح بلا . . وبدليك : أن سفر ميخا مرفوض من السامريين . وبدليل أن شراح سفر ميخا يصرحون بالتناقض فيه والنبوءة من مواضع التناقض التي صرحوا بها . يقول الشراح : "هناك تعليمان متشابكان في كتاب ميخا : الأول : الله يدين شعبه ويعاقبه إف ا ـ ٣ : ٢ : ١ ـ ٧ : ٧] ويجعله بقيادة رئيس من نسل داود [٥ : ١ ـ ٢] حين يُعيده إلى حاله السابقة ويجعله بقيادة رئيس من نسل داود [٥ : ١ ـ ٢] .

٣ ــ وقد جاء في إنجيل متى الأبوكريفي معجزة النخلة .

٤ ــ وكلام المسيح في المهد جاء في برنابا وفي إنجيل الطفولية العربي ،
 وجاء في تاريخ يوسيفوس .

• \_ وقال المعترض : إن المسيح كلم أمه مــن تحتها : أن تهز جذع النخلة .. إلخ . وهو قد قال بذلك على قراءة " مِن تحتها " والحق : أن الـذى ناداها هو ملاك الله نفسه . وسياق الكلام يدل على أنه الملاك . فإنه قد قــال لها : (كذلك قال ربك هو على هين ولنجعله آية للناس ورحمة منا وكــان

أمراً مقضياً ) (1)، ولما حملته وانتبذت به وأجاءها المخاض وتمنّت الموت ؟ عاد إلى خطابه معها فقال : ( ألا تحزنى قد جعل ربك تحتك سسريا وهسزى الليك بجذع النخلة تساقط عليك رطباً جنياً فكلسى واشسربى وقسرى عيناً فإما ترين من البشر أحداً فقولى إنى نذرت للرحمن صوماً فلن أكلم اليسوم إنسيا ) (٢).

وأما كلام المسيح فهو لم يقل إلا ﴿ إنى عبد الله أتانى الكتاب وجعنسى نبيا وجعلنى مباركا أينما كنت وأوصائى بالصلاة والزكاة مادمت حيًّا وبرا بوالدتى ولم يجعلنى جباراً شقيا والسلام على يوم ولدت ويوم أموت ويسوم أبعث حيا ﴾ (٢) .

7 \_ المعترض قد غالط فى نقل المعنى بقوله: "وغريب أن يكلمها وليدها من تحتها: أن تهز جذع النخلة وتأكل من البلح وتشرب من الجدول ؛ فيإذا مر بها أحد تقول: (إنى نذرت للرحمن صوماً فلن أكلم اليوم إنسيا) (1) فأين الصوم وهى الآكلة الشاربة المتكلمة ؟ ".

ووجه المغالطة: أنه يقول فإذا مر بها أحد تقول .. إلـــخ . والمعنى الصحيح: أنها لا تقول لكل أحد يمر عليها إنها صائمة عن الطعام والشراب . وإنما تقول: لا أتكلم مع أحد في أمر ابني في هذه الأيام . فجملة (فإما ترين من البشر .. ) جملة مستأنفة لا صلة لها بالطعام وبالشراب . وقولها: (إني نذرت للرحمن صوما ) تعنى به المعنى المجازى وهو الإمساك عن الكلم بدليل: (فلن أكلم ) ولم تقل فلن آكل .

<sup>(</sup>۱) مريم: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) مريم: ٢٤\_٢٢.

<sup>(</sup>٣) مريم : ٣٠\_٣٣ .

<sup>(</sup>٤) مريم : ٢٦ .

#### الشبهة الخامسة والثمانون

# لكل أمة رسول منها إليها

إنه جاء في القرآن أن لكل أمة رسول منها . وهذا يناقض الكتاب المقدس في أن الأنبياء والرسل هم من بني إسرائيل وإليهم وإلى كل العالم . فإذا صدق ما في القرآن فكيف لم يخرج للأمم في إفريقيا وأوروبا وأمريكا واستراليا وآسيا : أنبياء منهم وإليهم ؟ ولو كان لهذه الأمم أنبياء منهم وإليها . فاليها حار أن يكون للعرب رسول منهم .

#### الرد على الشبهة:

إن كلمة الرسول تأتى على الحقيقة وبتأتى على المجاز . فعيسى \_ عليه السلام \_ رسول على الحقيقة . وإذا هو أرسل واحداً من الحواريين إلى قرية من القرى فإنه يكون رسول رسول الله عيسى على المجاز . فف إنجيل متى : " هؤلاء الإثنا عشر أرسلهم يسوع وأوصاهم قائلاً : " إلى طريق أم لا تمضوا . . " [متى ١٠:٥] .

وابتداء الدعوة إلى الله كان في زمن أنوش بن شعيث بن آدم ؛ لقوله : "حينئذ ابتدئ أن يُدعى باسم الرب " [تك ٤ : ٢٦] وظل الحال على هذه الدعوة التي كانت دعوة إلى مكارم الأخلاق وعدم سفك الدماء ظلما الله ومان نوح الله عليه السلام ولم يكن من المطعومات شيء محرم فلما خرج نوح من السفينة أعطاه الله شريعة فيها أن كل الطعام حالل ، وأن يحب المرء لأخيه ما يحبه هو لنفسه ، وليس فيها شريعة تبين أن هذا حلال وهذا

حرام . ففى الإصحاح التاسع من سفر التكوين : " كل دابة حية تكون لكم طعاماً . كالعشب الأخضر دفعت إليكم الجميع .. " وظلت شريعة نوح سلئدة على العالم إلى أن جاء موسى معليمه السلام وأعطاه الله التوراة (موعظة وتفصيلاً لكل شيء ) وأمره أن يخصص سبط لاوي مسن بين الأسباط ليعرفها ويعرفها للناس .

وهذا الذى ذكرته هو ما يقول به أهل الكتاب جميعاً ، ونص عليه أهل الكتاب في كتبهم . وعنه في القرآن الكريم : (كل الطعام كان حلاً لبني إسرائيل ) (١) وهو حلال من أيام نوح \_ عليه السلام \_ وعلى ذلك نسال المؤلف هذا السؤال وهو أن الناس من آدم أبي البشر إلى موسى الكليم كانت رسلهم من بني إسرائيل أم من غير بني إسرائيل ؟ إن قلت إن رسلهم كانت من غير بني إسرائيل يكذبك الواقع والكتب التي تقدسها ، وإن قلت كانت من غير بني إسرائيل فلماذا وجهت السؤال إلى المسلمين ؟

أما من موسى إلى محمد على فإن علماء بنى إسرائيل من اللاوبين والهارونيين كانوا يبلغون التوراة لليهود وللأمم ، وإذا انطلق واحد منهم إلى الأمم ؛ فإنه يكون رسولاً إلى الأمم . ليس على الحقيقة ، وإنما على المجاز بمعنى أنه رسول رسول الله موسى حليه السلام وظلوا على هذا الحال إلى زمان سبى بابل سنة ٦٨٥ق.م فإنهم وهم في بابل حرفوا التوراة ، وقصروا شريعة موسى على اليهود من دون الناس ، وابتعدوا عن دعوة الأمم ، وتعصبوا لجنسهم وتآمروا على الأمم (ذلك بأنهم قالوا ليس علينا في الأميين سبيل ) (٢).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٧٥ .

ومن قبل سبى بابل كان علماؤهم يدعون العرب إلى الله على وفق شريعة موسى . فيكون العالم الداعى رسولاً مجازاً . وهكذا فى سائر بلا العالم . أما من بعد السبى وتخلى العلماء عن الدعوة فإن كل أمة سارت على ما عندها من العلم . وقد وبخهم المسيح عيسى للا عليه السلام على إهمالهم فى دعوة الأمم بقوله : " لكن ويل لكم أيها الكتبة والفريسيون المراءون ؛ لأنكم تُغلقون ملكوت السماوات قدام الناس ؛ فلا تدخلون أنتم ولا تدعون الداخلين يدخلون " [متى ٢٣: ١٣] .

ثم حث أتباعه بالانطلاق إلى بلاد اليهود أولاً بأمرين هما أن يعملوا بالتوراة ، وأن يستعدوا لتركها إذا ما ظهر محمد رسول الله الذى يبشر به . وإذا فرغوا من دعوة اليهود فى بلادهم ينطلقون إلى الأمم ، وسماهم رسلاً مجازاً . فقال : " إلى طريق أمم لا تمضوا ، وإلى مدينة للسامريين لا تدخلوا ، بل اذهبوا بالحرى إلى حراف بيت إسرائيل الضالة . وفيما أنتم ذاهبون ، اكرزوا قائلين : " إنه قد اقترب ملكوت السموات " [متى ١٠: ٥] . وملكوت السماوات هى مجئ محمد الله بعد مملكة الروم كما أنبأ النبى دانيال فى الإصحاح السابع من سفره .

# الشبهة السادسة والثمانون خُلط الأسماء

ذكروا آيتين من سورة الأنعام ، وأوردوا الشبهة على نص الآيتين حيث قالوا :

جاء فى سورة الأنعام ( ووهبنا له إسحاق ويعقوب كلاً هدينا ونوحاً هدينا من قبل ومن ذريته داود وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزى المحسنين \* وزكريا ويحيى وعيسى وإلياس كل من الصالحين \* وإسماعيل واليسع ويونس ولوطاً وكلاً فضلنا على العالمين ) (١).

والترتيب التاريخي هو:

أيوب \_ إبر اهيم وابن أخته لوط وابناه إسماعيل وإسحاق وحفيده يعقوب وابن حفيده يوسف ومن بعده موسى \_ هارون \_ داود \_ سليمان \_ إلياس \_ اليسع \_ يونس \_ زكريا \_ يحيى \_ عيسى .

#### الرد على الشبهة:

ا ـــ إن الضمير في ( ومن ذريته ) يعود إلى نوح ، و لا يعود إلى إبراهيم وذلك لأن ( لوطا ) ليس من ذرية إبراهيم ، وإنما خرج معه مهاجراً إلـــى الله ، بعدما آمن له . وفي التوراة " ولوطاً ابن أخيه " [تك ١٢ : ٥] .

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٤٠-٨٦.

٢ ــ إن الترتيب التاريخي غير حاصل لأسباب منها: أنه يريد بيان فضلهم
 وصلاحهم ؛ ليقتدى الناس بهم .

وفى التوراة أنبياء لا يعرفون تواريخهم ولا يعرفون نسبهم ، ومنهم اليوب " فإن منهم من يقول إنه من العرب ومنهم من يقول إنه من الأدوميين ومنهم من يجعله اسماً فرضيًا . بل إن الأنبياء أصحاب الأسفار كإشعياء وإرمياء وملاخى وحبَقّوق وميخا ؛ لا يعرفون هم أنفسهم السابق منهم عن اللاحق .

وقد جمعوا أسفارهم في وقت واحد . ففي الكتاب المقدس الصادر عن دار الكتاب المقدس في الشرق الأوسط سنة ١٩٩٣م ما نصه : "كانت أول لائحة وضعت في سبيل "قانونية " العهد القديم وأسفاره تضم أسفار الشريعة الخمسة في أيام عِزْرا [نح ٨ : ١] حوالي عام ٠٠٠ ق.م شم زاد المعلمون الأسفار النبوية من يشوع والقضاة حتى إشعياء وإرمياء وحوالي سنة ٩٠٠٠ التقى معلمو الشريعة اليهود من مختلف البلدان ، في بلدة " يمنية " الواقعة في "فلسطين " وثبتوا لائحة نهائية وكاملة للأسفار المقدسة .. إلخ (١) .

<sup>(</sup>۱) ص ٣ الكتاب المقدس طبعة لبنان سنة ١٩٩٣م .

# الشبهة السابعة والثمانون أخنوخ ولبس إدربس

إنه فى القرآن اسم إدريس . واسمه فى التوراة أخنوخ . وقال البيضلوى فى تفسيره : إن إدريس هو أخنوخ . ونحن نسأل من أين جاء فى القرآن اسم إدريس ؟ والصواب أنه أخنوخ .

#### الرد على الشبهة:

إن اسمه في التوراة السامرية "حنوك " والنص هو .:

وسلك حنوك في طاعة الله وفقد ؛ إذ تولته الملائك " [تلك ٥ : ٤٢] والتوراة اليونانية تضيف حرف السين في آخر الاسم ليعلم أنه اسم مثل يوسيفوس به إدريانوس وإدريس ؛ في آخره السين ، وكذلك يونس . وهو في العبرى يونان . وعيسى به عليه السلام به في اليوناني " إيسوس " ، وفي العبرى " يهو شو " وينطق أحياناً " أيشوع " و " يسوع " .

وأخنوخ له سفر لا يعترف به النصارى . ومع ذلك نقل منه يهوذا في رسالته : " انظروا جاء الرب مع ألوف قديسيه ؛ ليحاسب جميع البشر ، ويدين الأشرار جميعاً على كل شر فعلوه ، وكل كلمة سوء قالها عليه هؤلاء الخاطئون الفجار " [يهو ١ : ١٤ــ٥] .

وهذا النص يثبت أن كل امرئ بما كسبب رهين ، خلافً لاعتقاد النصارى في موت المسيح على الصليب لِيُكَفِّر عن خطايا آدم .

ومفسرو التوراة يستدلون من نقله على ثبوت الحياة من بعد المدوت ورأى فيلبسون من قوله " الله أخذه " أن ذلك تلطف بالتعبير عن الوفاة قبل الكمال العمر ، وأن في ذلك دليلاً على وجدود حياة وراء هذه الحياة الأرضية . ونزيد على ذلك : أن نقل أخنوخ في متوسط العصر الذي قبل الطوفان ، وأن حياته كانت على الأرض ٣٥٥سنة وهدو عدد الأيام في السنة الشمسية وكانت سنة العرانيين ٣٥٤ يوماً وسنة الكلدانيين ٣٦٠ يوماً " ا.هـ

#### الشبهة الثامنة والثمانون

# نوح لم يتبعه الأراذل

إن فى القرآن أن نوحاً عليه السلام نجا معه جماعة من المؤمنين من غير أولاده . وهذا يخالف ما فى التوراة وما فى الإنجيل من أنه لم ينج معه من المؤمنين أحد غير أولاده . وأن القرآن بين أن الكافرين بنوح وصفوا المؤمنين به بأنهم أراذل .

#### الرد على الشبهة:

١ \_ إن الذين خرجوا من السفينة حسب نص التوراة العبرانية :

( ١ \_ سام ٢ \_ حام . ٣ \_ يافث . ٤ \_ نوح . ٥ \_ امرأته .

٢ ــ والدليل على صحة ما فى القرآن: هو أن قابين لما قتل هابيل ؛ ولـــد حنوك ولد عيراد ، وعيراد ولد محويائيل ، ومحويــائيل ولــد متوشــائيل ، ومتوشائيل ولد لامك ، ولامك ولد يابال . الذى كان أباً لساكنى الخيام ورعاء المواشى . واسم أخيه يوبال الذى كان أباً لكل ضارب بــالعود والمزمــار ، واسم أخيه توبال قابين . الضارب كل آلة من نحاس وحديد [تكوين ٤] .

قوله عن الثلاثة: الذي كان أباً لساكني الخيام ورعاء المواشى ــ الـذي كان أباً لكل ضارب بالعود والمزمار ــ الضارب كل آلة من نحاس وحديد ؛ يدل على أنه كان من الناجين غير أبناء نوح . ولذلك قال مفسرو التــوراة: "وسلالة قابين سلالة الحياة المدنية ، وسلالة شعث سلالة الحياة القدسية " .

#### الشبهة التاسعة والثمانون

# تهاویل خیالیة حول برج بابل

قال المؤلف: إنه جاء في سورة النحل (قد مكر الذين من قبلهم ..) (١) ثم قال : قال البيضاوى : قيل : المراد به نمرود بن كنعان فإنه بنى صرحاً ببابل .

#### الرد على الشبهة:

إنه وجه الشبهة على كلام مفسر . وهذا المفسر لم يجزم بأن تفسيره هو الصحيح بدليل قوله: "قيل " فكيف يورد شبهة على كلام مفسر ؟

#### الشبهة التسعون

# اختراع طفل ينطق بالشهادة

إنه في سورة يوسف (وشهد شاهد من أهلها ) (1) وذكر تفسير الشيخ البيضاوي وهو أنه قيل إنه ابن عم لها صبيًا في المهد .

#### الرد على الشبهة:

إن المعنى المراد هو : وشهد شاهد من أهل الشهادة بقرينة الحال . ومع هذا فإنه لا يصح توجيه شبهة على قول مُفَسَّر ، خاصة أنه قال : " قيل " .

<sup>(</sup>١) النحل : ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) يوسف : ٢٦ .

#### الشبهة الحادية والتسعون

## الكعبة بيت زحل

فى سورة البقرة: (وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمنا > إلى قوله: (إنك أنت السميع العليم > (١).

ثم قال : كيف تكون الكعبة بيت الله ، وقد بنيت أول الأمر لعبادة كوكب زحل ؟ واستدل على قوله هذا بأقوال مؤرخين .

وقال : إن في الكتاب المقدس : أن إبراهيم دُعي من " أُور " الكلدانيين إلى أرض كنعان ، وتَعَرَّب فيها .

#### الرد على الشبهة:

١ \_ إن أقوال المؤرخين ليست حُجة .

٢ - إن إبراهيم - عليه السلام - لم يُدع من "أور " كما قال هذا المعترض . وإنما خرج من أرض آبائه وهو لا يعلم أيسن يذهب . ففي الإصحاح الثاني عشر من سفر التكوين : "وقال الرب لأبرام : اذهب مسن أرضك ، ومن عشيرتك ، ومن بيت أبيك إلى الأرض التي أريك ؛ فأجعلك أمة عظيمة ، وأباركك وأعظم اسمك وتكون بركة " [تك ١٢ : ٢] وكان خروجه عن "حاران " والدليل على أنه من "حاران " : "وكان أبرام ابن خمس وسبعين سنة لما خرج من حاران " [تك ١٢ : ٤] وفي سنفر أعمال الرسل : " فخرج حينئذ من أرض الكلدانيين ، وسكن في حلران " [أع ٧ : ٤] ففي التوراة أنه خرج من حاران ، وفي الإنجيال أنه خرج من أرض الكلدانيين . فأي النصين هو الصحيح ؟

<sup>(</sup>۱) البقرة: ۱۲۷\_۱۲۰ .

#### الشبهة الثانية والتسعون

# إسماعيل بين الأنبياء

إن القرآن ذكر أن إسماعيل كان (رسولاً نبيًا) وفي التوراة أنه إنسان وحشى . وهذا تناقض .

#### الرد على الشبهة:

1 \_ أما أنه كان رسولاً فهذا لا إشكال فيه . فإن الشريعة التى كان عليه هي شريعة نوح \_ عليه السلام \_ وكان يبلغها للناس كما يبلغها غيره . 
٢ \_ وأما أنه كان نبيًا فهذا هو الإشكال عند المؤلف ، وهو ليس بإشكال . لأن النبي هو المنبئ بغيب ، ويقع الغيب من بعده كما أنبأ به . فلنظر ف\_ ي إسماعيل \_ بحسب تفسير كلمة النبي عندهم \_ هل أنبأ بغيب أم لا ؟ إنه من إبراهيم الذي سار مع الله ، ورعا إليه ، ورغب فيه . ولسيره ، وعده الله إلى المناه المنا

بالبركة في إسماعيل وإسحاق . والبركة ملك ونبوة وإذ وعد إسماعيل بنبي من نسله ، وأنبأ بتحقق هذا الوعد . ووقع كما قال . فإنه قد ظهر منه محمد على فانه بكون نبيًا .

ففى التوراة: "ولما كان أبرام ابن تسع وتسعين سنة ؛ ظهر الرب لأبرام وقال له: "أنا الله القدير . سر أمامى ، وكن كاملاً ؛ فأجعل عهدى بينى وبينك وأكثرك كثيراً جداً " [تك ١٧: ١-٢] وعن البركة فى إسحاق: "وأباركها وأعطيك أيضاً منها أبناء أباركها فتكون أمماً وملوك شعوب منها يكونون " [تك ١٧: ١٦] ، وعن البركة فى إسماعيل: "وأما إسماعيل فقد سمعت لك فيه . ها أنا أباركه وأثمره وأكثره كثيراً جداً . . " [تك ١٧: ٢٠] وقد قام ببركة إسحاق نبى الله موسى ، وقام ببركة إسماعيل نبى الله محمد . واسماعيل قد أنباً به من قبل ظهوره .

#### الشبهة الثالثة والتسعون

# أبناء يعقوب يطلبون أن يلعب يوسف معهم

إنه جاء فى سورة يوسف مسن القسرآن الكريسم أن إخسوة يوسف احتالوا على أبيهم فى أخذ يوسف منه بقولهم: (أرسله معنسا غدا يرتسع ويلعب) (١) وليس فى التوراة هذه الحيلة.

#### الرد على الشبهة:

إن ما جاء في القرآن ، ولم يجئ في التوراة ؛ لا يدل على إيراد شبهة على القرآن ، وذلك لأن نسخ التوراة الثلاثة العبرانية واليونانية والسامرية لا تتفق على القصة اتفاقاً تامًا . ففي اليونانية صواع الملك . وليس في العبرانية صواع الملك . وليس في العبرانية صواع الملك . ففي التوراة العبرانية ترجمة البروتستانت : "ولما كانوا قد خرجوا من المدينة ولم يبتعدوا ؛ قال يوسف للذي على بيته : قم اسع وراء الرجال ، ومتى أدركتهم فقل لهم : "لماذا جازيتم شرًا عوضاً عن خير ؟ أليس هذا هو الذي يشرب سيدي فيه . وهو يتفاءل به ؟ أساتم فيما صنعتم " [تك ٢٤ : ١٤٥] وفي الكتاب المقدس ترجمة ١٩٩٣م بلبنان الصلار عن دار الكتاب المقدس في الشرق الأوسط : "فما أن خرجوا من المدينة ، وابتعدوا قليلاً حتى قال يوسف لوكيل بيته : قم اتبع هؤلاء الرجال . فإذا لحقت بهم فقل لهم : لماذا كافأتم الخير بالشر ؟ أسأتم فيما فعلتم ".

فكأس الفضية في نسخة ، وهو غير موجود في نسخ أخرى .

<sup>(</sup>۱) يوس**ف** : ۱۲ .

#### الشبهة الرابعة والتسعون

## وليمة نسائية وهمية

إنه جاء في سورة يوسف أن امرأة العزيز هيأت وليمة لبعض السيدات وأنهن قطعن أيديهن . وهذا غير معقول .

#### الرد على الشبهة:

كانت دعوة موسى \_ عليه السلام \_ فى الأصل عالمية لليهود وللأمم . وكان فيها الدعوة إلى حميد الصفات . وكان فيها عصدم احتقار اليهودى للأممى ، وعدم التعدى على أمواله وحرماته . وكان فيها الحث على دعوة الأممى إلى معرفة الله وعبادته . وفى زمان سبى بابل حَرَّف اليهود التوراة ، وامتنعوا عن دعوة الأمم إلى معرفة الله ، وأباح اليهود لأنفسهم أخذ الربا من الأميين ، والزنا بنسائهم ، وسفك دمائهم وما شابه ذلك من الصفات الذميمة . وكتبوا ما يدل على ذلك فى التوراة ، وحذفوا من التوراة حال تحريفهم لها ما يمنعهم عن ظلم الأميين . ومن هذا الذى حذفوه : دعوة يوسف \_ عليه السلام \_ للمصريين الذين كانوا معه فى السجن إلى عبادة الله تعالى وترك الآلهة المتعددة ، وحذف قول النسوة ليوسف : ( ما هذا بشراً إن هذا إلا ملك كريم ) (١) لأن هذا يتعارض مع تخليهم عن دعوة الأمم ، ويتعارض مع كريم التوراة فى التوراة عن الأنبياء وغيرهم ؟ ففى التوراة أن لوطاً

<sup>(</sup>۱) يوسف : ۳۱ .

\_ عليه السلام \_ زنا بابنتيه [تك ١٩] وأن سليمان \_ عليه السلم \_ أحب نساء غريبة كثيرة مع بنت فرعون [الملوك الأول ١١] .

وقال كاتب التوراة: إن سليمان \_ عليه السلام \_ هو ابين داود مين زوجة أوريّا الحِثِّى . أى أنه تعدى على زوجة رجل من الأمم هو من قبيلة بنى حث وليس من اليهود . وإذا كان هذا هو المكتوب بغية التعدى على نساء الأمم ؛ فإن العقل لا يتصور أن يضع فى التوراة عفة يوسف عن نسله الأمم . ولا يتصور العقل أن يكتب عن يوسف أنه فسر حلم الملك من قبل أن يخرج من السجن . لأنه لو كتب ذلك لكان معناه أن يوسف يحسن إلى مين اليهود أن يسيئوا لمن يحسن ولمن لا يحسن .

وإن أصر مورد الشبهة على إيرادها . ففى نسخ التوراة زيادة ونقص ، وفى نسخ الإنجيل أيضاً . ومن أمثلة ذلك : المزمور المائة والحادى والخمسين ؛ فإنه في النسخة القبطية فقط .

#### الشبهة الخامسة والتسعون

# عدم سجن بنيامين

إن فى القرآن أن يعقوب قال لأبنائه بعد رحيل بنيامين إلى مصر: (بل سولت لكم أنفسكم أمرًا فصبر جميل عسى الله أن يأتينى بهم جميعاً) (١). وقال المؤلف: إن المفسر البيضاوى يقول: إنه يقصد بقوله (بهم جميعاً) يوسف وبنيامين وأخيهما الذى توقف بمصر.

وإن القرآن جعل عدد مرات مجئ إخوة يوسف لمصر أربع مرات بدل ثلاث كما جاء في التوراة ، وأن في القرآل أن يوسف حبس بنيامين ، وأن إخوة يوسف رجعوا إلى أبيهما بدون شمعون وبنيامين .

#### الرد على الشبهة:

الخلاف بين التوراة وبين القرآن في سرد حوادث القصة لا يدل على عيب في القرآن ، ويدل على ذلك : ما في التوراة من زيادة ونقص في النسخة الواحدة ، وفي النسخ الثلاث . ومع هذا ففي التوراة ما يدل على ما جاء في القرآن ومن ذلك :

١ ــ أن يوسف كان قد أنجب ولدين فــــى مصــر همــا أفرايــم ومنســـى
 [تك ٤٦: ٢٠] ويعقوب أبوه من الأنبياء الملهمين ، ويدل على ذلك أنه يقول :

ر۱) يوس**ف** : ۸۳ ،

( إنى لأجد ريح يوسف ) (1) \_ ( يا بنى اذهبوا فتحسسوا من يوسف وأخيه ولا تيأسوا من روح الله (1) فإذا قال ( بهم ) بضمير الجمع . وقد صرح من بعد بفقد اثنين هما : يوسف وأخيه فقط ؛ لا يدل ضمير الجمععلى ولد ثالث محبوس في مصر ، وإنما يدل على ولدى يوسف .

٢ ــ أن فى التوراة ما يدل على سجن بنيامين وهو أنه لما دبر حياتــه فــى استبقائه وتمت الحيلة ، طلبوا منه أن يطلقه فرد عليهم بقوله : "حاشا لى أن أفعل هذا . الرجل الذى وُجد الكأس فى يده ؛ هو يكون لى عبداً ، وأما أنتــم فاصعدوا بسلام إلى أبيكم " [تك ٤٤: ١٧] .

فقوله: " هو يكون لي عبداً " معناه: أنه استبقاه في " مصر " .

٣ ــ وفى التوراة ما يدل على بقاء كبير هم فى مصر ، مع يوسف وبنيامين .
 وكبير هم هو "راوبين " لا شمعون كما قال المؤلف إنه أخـــذه رهينـــة ، ولا يهوذا كما قال كاتب التوراة .

ومما يدل على بقاء كبيرهم: أنه استعطف يوسف بقوله: "فالآن ليمكث عبدك عوضاً عن الغلام عبداً لسيدى ، ويصعد الغلام مع إخوته ؟ لأنى كيف أصعد إلى أبى والغلام ليس معى ؟ لئلا أنظر الشر الذى يصيب أبى " [تك كيف أصعد إلى أبى والغلام ليس معى النالا أنظر الشر الذى يصيب أبى " [تك كيف أصعد إلى أبى والغلام ليس معى النالا أنظر الشر الذى يصيب

<sup>(</sup>١) يوسف: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) يوسف : ۸۷ .

#### الشبهة السادسة والتسعون

#### قميص سحري

إنه جاء في القِرآن أن قميص يوسف لما رآه يعقوب ؛ أتى بصيراً السي مصر مع أهله ، وقد كان قد عمى من الحزن .

ونقل من كتب التفسير أنه كان قميص إبراهيم .. إلخ .

واستبعد شفاء يعقوب برؤية القميص.

#### الرد على الشبهة:

إن التوراة مصرحة بعمى يعقوب ، وأنه سيبصر إذا وضع يوسف يده على عينيه . ذلك قوله : " أنا أنزل معك إلى مصر ، وأنا أصعدك أيضاً . ويضع يوسف يده على عينيك " [تك ٢٦ : ٤] هذه ترجمة البروتستانت . وفى ترجمة الكتاب المقدس بلبنان : " أنا أنزل معك إلى مصر ، وأنا أصعدك منها . ويوسف هو يغمض عينيك ساعة تموت " فيكون النص في عدم العمى صراحة في هذه الترجمة .

واتفقت التراجم على ضعف بصر يعقوب " وكانت عينا يعقوب كليلتين من الشيخوخة ، ولم يكن يقدر أن يبصر " [تك ٤٨: ١٠] .

واستبعاد شفاء يعقوب برؤية القميص ؛ لا محل له . وذلك لأن فى التوراة من هذا كثير . فنبى الله اليسع \_ عليه السلام \_ لما مات ودفنوه فى قبره ؛ دفنوا معه بعد مدة ميتاً . فلما مست عظامه عظام اليسع ؛ ردت إليه روحه . وهذا أشد فى المشابهة من قميص يعقوب ففى الإصحاح الثالث عشر

من سفر الملوك الثانى: "ومات البشع فدفنوه . وكان غزاة مصوآب تدخل على الأرض عند دخول السنة ، وفيما كانوا يدفنون رجلاً إذا بهم قصد رأوا الغزاة ؛ فطرحوا الرجل فى قبر البشع . فلما نزل الرجل ومس عظم البشع ؛ عاش وقام على رجليه " [٢مل ١٣ : ٢٠\_٢١] .

#### الشبهة السابعة والتسعون

# ابنة فرعون أو زوجته

إن فى القرآن أن امرأة فرعون هى التى التقطّىت موسى عليه السلام \_ ويقول: إن فى التوراة أن الملتقطة له هى ابنة فرعون وليست امرأته. وهذا تناقض.

#### الرد على الشبهة:

إن كلمات التوراة مشكوك فيها . والدليل على ذلك : أن اسم الرجل في موضع ، يأتى في موضع آخر باسم آخر . وكذلك المرأة . وهـذا يتكـرر كثيراً . فإسماعيل \_ عليه السلام \_ كانت له ابنة اسمها " محلث " وتزوجت " العيس " بن إسحاق \_ عليه السلام \_ [تك ٢٨ : ٩] وفي ترجمـة لبنان " محلة " وفي نفس الترجمة " وبسمة " وفي ترجمة البروتستانت " بسـمة " اتك ٣٦ : ٣].

وفى كتب تفسير التوراة تصريح بكلمات ملتبسة مثل "ثم يذبحك كل جماعة إسرائيل فى العشية " [خر ١٢: ٦] يقولون: " العشية " هذه اللفظة ملتبسة .. " والشيخ الكبير فى أرض مدين مختلف فى اسمه . ففى الخروج [٢: ١٨] " ثيرون " والابن الأول لموسى [٢: ١٨] " ثيرون " والابن الأول لموسى فى ترجمة " جرشوم " وعند يوسيفوس " جرشام " وفى ترجمة السبعين " جرسام " [خر ٢: ٢٢] .

# الشبهة الثامنة والتسعون طرح الأولاد في النهر صدر قبل ولادة موسى لا بعد إرساليته

إن فى سورة الأعراف: أن الملأ من قوم فرعون بعد ولادة موسى وظهور نبوته قالوا لفرعون: أتذر موسى وقومه ليفسدوا في الأرض ؟ وقد رد عليهم بقوله: (سَنُقَتِّلُ أَبِنَاءهم وتستحيى نساءهم وإنا فوقهم قاهرون) (١).

وفى سورة القصص : أن قتل الأبناء واستحياء النساء كانا من قبل ولادة موسى وهذا تناقض .

#### الرد على الشبهة:

إن قتل الأبناء واستحياء النساء كانا من قبـــل ولادة موســـى ــ عليـــه السلام ــ وهو فيما بعد يهدد باستمرار القتل والزيادة فيه .

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٢٧ .

#### الشبهة التاسعة والتسعون

# صَدَاق امرأة موسى

إن فى سورة القصص أن موسى أصدق امرأته من مدين خدمة ثمانى أو عشر لأبيها . وفى التوراة أنه كان له سبع بنات لا اثنتين ، وأنه لم يصدق المرأة . لا بالخدمة ولا بما يقوم مقامها .

#### الرد على الشبهة:

هب أنه كان عنده سبعة . وقدم له اثنتين لائقتين بحاله لينتقبى واحدة منهما . فما هو الإشكال فى ذلك ؟ وحال يعقوب مع خاله " لابان " ، كحال موسى مع كاهن مديان . فإنهما كانا يتعيشان من رعى الغنم . وخدم يعقوب خاله سبع سنين صداقاً لابنته الأولى " ليئة " وخدم سبع سنين أخرى صداقاً لابنته الأولى " ليئة " وخدم سبع سنين أخرى صداقاً لابنته الأولى " ليئة " وخدم سبع سنين أخرى صداقاً يتزوج فى أرض غريبة بلا مال .

وفى النص ما يدل على ما اتفقا عليه . وهو " فارتضى موسى أن يسكن مع الرجل . فأعطى موسى صفورة ابنته " ارتضى على ماذا ؟ ولماذا قلا بعد الارتضاء: " فأعطى موسى صفورة ابنته " ؟ والنص كله هو: " وكلن اكاهن مديان سبع بنات . فأتين واستقين وملأن الأجران ليسقين غنم أبيهن . فأتى الرعاة فطردوهن . فنهض موسى وأنجدهن وسقى غنمهن . فلما أتين إلى رعوئيل أبيهن قال : ما بالكن أسرعتن فى المجئ اليوم ؟ فقلن : رجل

مصرى أنقذنا من أيدى الرعاة ، وإنه استقى لنا أيضاً وسقى الغنه . فقال لبناته : وأين هو ؟ لماذا تركتن الرجل ؟ ادعونه ليأكل طعاماً . فارتضى موسى أن يسكن مع الرجل ، فأعطى موسى صفورة ابنته " [خر ٢ : ١٦] وفى النص السامرى : " فلما أمعن موسى فى السكنى مع الرجل ؛ أعطاه صفورة ابنته لموسى زوجة " .

#### الشبهة المائة

# لم ترث إسرائيل مصر

إن في القرآن أن بني إسرائيل ورثوا أرض مصر بعد هلاك فرعــون · وهذا خطأ فإنهم لم يرثوا إلا أرض كنعان .

#### الرد على الشبهة:

١ على قوله: إن دعوة موسى كانت خاصة لبنى إسرائيل . فإن حدود مصر تبدأ من " رفح " وهم يقولون : إن المواعيد هى من النيل إلى الفرات .
 فيكون الجزء من رفح إلى النيل داخلاً فى الإرث .

٢ ـ والإرث ليس لاستغلال خيرات الأرض وتسخير أهلها فـــى مصالح اليهود . ولكنه " إرث شريعة " فإن الله قال لإبراهيم ـ عليــه السلام ـ : " سر أمامى وكن كاملاً " إنك ١٧ : ١] أى امشى أمامى فى جميع البلاد لدعوة الناس إلى عبادتى وترك عبادة الأوثان . وقد سار إبراهيــم ودعــا بــالكلام وبالسيوف . ولذلك سر الله منه ، ووعده بمباركة الأمم فى نسل ولديه إسحاق وإسماعيل . والبركة معناها : ملك النسل على الأمم إذا ظهر منــه نبــى . وسلمه الله شريعة . ولما ظهر موسى \_ عليه السلام \_ وسلمه الله التوراة . أمره بنشرها بين الأمم . وإذا نشرها بين أمة فإنه يكون وارثاً لــهذه الأمــة " إرث شريعة " إذ هو بنشرها يكون بنو إسرائيل والأمم متساوون أمـــام الله فيها . وما فائدة بنو إسرائيل إلا التبليغ فقط . وبه امتازوا عن الأمم . ويــدل على ذلك : إرثهم لأرض كنعان \_ كما يقولون \_ فإنهم ورثوها لنشر شريعة

التوراة فيها ، وكان الإرث على يد طالوت وداود \_ عليهما السلام \_ وقد قال داود \_ عليه السلام \_ لجالوت وهو يحاربه : إن الحرب للرب . أى أن القتال في سبيل الله . ذلك قوله : " وتعلم هذه الجماعة كلها أنه ليس بسيف ولا برمح يخلّص الرب ؛ لأن الحرب للرب . وهو يدفعكم ليدنا "[صموئيل الأول ١٧: ٤٧] .

وفى التوراة عن بركة إبراهيم: "وتتبارك فيك جميع قبائل الأرض " [تك ١٢: ٣] ومعنى مباركة جميع أمم الأرض في إبراهيم: هـو أن نسله يبلغون للناس شرائع الله.

وفى التوراة عن إرث بنى إسماعيل للأمم: "ويرث نسلك أمماً ، ويعمر مدناً خربة " [إش ٥٤: ٣] .

" \_ وكتب المؤرخين تدل على أن بنى إسرائيل أقاموا فى مصــر . وقـد نقل صاحب تفسير المنار فى سورة يونس عن يونانيين قدمـاء أن موســى \_ عليه السلام \_ رجع إلى مصر بعد هلاك جنود فرعون وحكم فيها تــلاث عشرة سنــة .

### الشبهة الحادية بعد المائة

### ضربات مصر عشر لا تسع

إن في التوراة أن الآيات البينات عشر . وفي القرآن تسمع (١) . وهذا تناقض .

### الرد على الشبهة:

إن مفسرى التوراة صرحوا بالاختلاف في عدد هذه الآيات . فالآياة الثانية وهي الضفادع ؛ يوجد من يقول إنها التماسيح .

و الآية الثالثة قال بعضهم إنها ضربة القمل ، وقال بعضهم إنها ضربة البعوض .

والآية الرابعة قال بعضهم إنها فباب الكلب خاصة ، وقيل مطلق ذباب .

### الشبهة الثانية بعد المائة

### الطوفان على المصريين

إن في القرآن أن الآيات التسع فيها آية الطوفان ، وليس في التوراة هذه الآية .

### الرد على الشبهة:

إن مفسرى التوراة مختلفون في البيان \_ كما نقلنا عنهم سابقاً \_ .

<sup>(</sup>۱) المقصود بالآيات التسع ما جاء فى القرآن الكريم فى قوله تعالى : ( ولقد آتينا موسسى تسمع آيات ببينات ) [سورة الإسراء : ۱۰۱] ، وقد ورد ذكر آية الطوفان فسى قولمه تعالى : ( فأرساننا عليهم الطوفان والجراد والقمّل والضفادع والدم آيات مفصلات فاستكبروا وكانوا قومّا مجرمين ) [سورة الأعراف : ۱۳۳] ، أما بقية الآيات التسع فقد وردت فى آيات قرآنية أخرى .

# الشبهة الثالثة بعد المائة صخرة حوريب وليست آبار إيليم

جاء في سورة البقرة: ﴿ وإذ استسقى موسى لقومه فقلنه اضرب بعصاك الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً ﴾ (١) .

وفى التوراة أن الاثنتى عشرة عيتاً في " إيليم " وفى القرآن أنسهم فى " حوريب " وهذا تناقض .

### الرد على الشبهة:

لم يذكر القرآن أن الاثنتي عشرة عيناً في "حوريب " .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٦٠.

### الشبهة الرابعة بعد المائة

### لوحا الشريعة

إن الله كتب لموسى فى الألواح من كل شىء . وهذا على ما فى القرآن . وعلى ما فى التوراة كتب لوحين اثنين ، وكتب عليهما الوصايا العشر فقط .

### الرد على الشبهة:

- إن الألواح الأولى قد كسرت - وحل محلها ألواح جديدة -

٢ \_ والألواح الأولى كانت مكونة من :

أ \_ لوحين للعهد للعمل بالتوراة .

ب \_ ومن عدة ألواح مكتوب عليها كل أحكام التوراة .

ففى الأصحاح التاسع عشر من سفر الخروج وما بعده إلى الإصحاح الرابع والعشرين كل أحكام التوراة وبعدها " فجاء موسى وحدث الشعب بجميع أقوال الرب وجميع الأحكام " .

ثم صعد إلى جبل الطور فأعطاه الله:

أ \_ لوحى الحجارة .

ب \_ والشريعة والوصية .

ومن قبل نزوله من على الجبل ؛ عبدوا العجل من دون الله .

ولما سمع موسى بالخبر كسر لوحى العهد في أسفل الجبل . ولكن كانب سفر التثنية يقول : " إنه كسر لوحين كان عليهما كل أحكام الشريعة

وعليهما مثل جميع الكلمات التي كلمكم بها الرب في الجبل من وسط النار في يوم الاجتماع " [تث ٩ : ١٠] ولا يمكن للوحى العهد أن يحملا مع العلم كل أحكام الشريعة التي نزلت في يوم الاجتماع " .

ولما كسر الألواح . أعطى الله له بدلهم ألواح جديدة [خر ٣٦: ٣٦] والمكتوب على الألواح الجديدة ؛ أحكام الشريعة الموجودة فك الإصحاح الرابع والثلاثين من سفر التثنية . وفيها : " لا تطبخ جديًا بلبن أمه " .

والمناسب لأحكام الشريعة ( الألواح ) بالجمع . ومنها لوحى العهد .

### الشبهة الخامسة بعد المائة

### هل طلبوا رؤية الله ؟

إن في القرآن أن بني إسرائيل طلبوا رؤية الله . وفي التوراة أنهم قــالوا لموسى : " تكلم أنت معنا ، ولا يتكلم معنا الله ؛ لئلا يموت " [خــر ٢٠ : ١٩] فعكس القرآن الموضوع .

### الرد على الشبهة:

إن المؤلف جاهل بما في كتابه . وإن فيه :

أ \_ أن اليهود رأوا الله .

ب \_ وأن موسى طلب رؤية الله .

جــ ــ وأنهم طلبوا أن لاعيروا الله .

(أ) فموسى لما أخذ العهد على اليهود أن يعملوا بالتوراة ، بكر فى الصباح وبنى مذبحاً فى أسفل الجبل . وأخذ العهد . ثم قال الكاتب : " ثم صعد موسى وهارون وناداب وأبيهو وسبعون من شيوخ إسرئيل ورأوا إلىه إسرائيل ، وتحت رجليه شبه صنعة من العقيق الأزرق الشفاف وكذات السماء فى النقاوة ، ولكنه لم يمد يده إلى أشراف بنى إسرائيل فرأوا الله وأكلوا وشربوا " إخروج ٢٤ : ٩-١١] .

(ب) وطلب موسى رؤية الله " فقال : أرنى مجدك " ورد عليه بقوله : " لا تقدر أن ترى وجهى . لأن الإنسان لا يرانى ويعيش " [خر ٣٣ : ١٨]. (ج) ولما تجلى الله للجبل ؛ حدث من هيبته حال التجلى نار ودخان وارتجف كل الجبل جداً . فارتعب بنو إسرائيل من هذا المنظر ، وقالوا لموسى : إذا أراد الله أن يكلمنا مرة أخرى ؛ فليكن عن طريقك يا موسى ونحن لك نسمع ونطيع . فرد الله بقوله : أحسنو فيما قالوا . وسوف أكلمهم فى مستقبل الزمان عن طريق نبى مماثل لك يا موسى من بين إخوتهم وأجعل كلامى فى فمه ؛ فيكلمهم بكل ما أوصيه به [تث ١٨ : ١٥-٢٢] .

#### الشبهة السادسة بعد المائة

### سليمان أو أبشالوم

إن داود وسليمان \_ كما فى القرآن \_ حكما فى الحرث ، وإن سليمان راجع داود فى الحكم .

ثم ذكر كلام المفسرين في هذه القضية . وعقب عليه بقوله : القضية تليق بأبشالوم بن داود ؛ لأنه كان دائماً يعارض أقوال أبيه ولا تليق بسليمان .

### الرد على الشبهة:

## الشبهة السابعة بعد المائة هاجر أو السيدة العذراء

إنه جاء فى سورة مريم: أن مريم لما حملت بالمسيح انتبذت به مكانساً قصيًا . وعندئذ قد جعل الله لها تحتها (سريًا) أى نهرا جارياً لتشرب منه . وهذا فى التوراة عن هاجر أم إسماعيل ؛ فإنها لما عطشت هيأ الله لها عين ماء . وقد وضعه القرآن على مريم .

#### الرد على الشبهة:

إنه فسر السرى بالنهر الجارى . وليس كذلك . فإن الملاك ناداها بعدم الحزن ؛ لأن الله قد جعل تحت كفالتها ورعايتها غلاماً سيكون سيدا . فالسرى هو السيد وليس هو جدول الماء . وقد تحقق هذا الوعد ؛ فإن المسيح صار سيدًا . أى معلماً للشريعة . وقال للحواريين عن هذا المعنى : "أنتم تدعوننى معلماً وسيداً . وحَسَناً تقولون ؛ لأنى أنا كذلك " [يو ١٣: ١٣] .

### الشبهة الثامنة بعد المائة لم تنزل مائدة من السماء

إن فى سورة المائدة: أن الحواريين قد طلبوا مائدة من السماء . وأن الله قال ( إنى منزلها عليكم ) ولا يقول الإنجيل: إن تلاميذ المسيح طلبوا منه آية من السماء ، ولا يقول: إن مائدة نزلت من السماء .

### الرد على الشبهة:

إن المعترض غير دارس للإنجيل وغير دارس للتوراة . وذلك لأن في إنجيل يوحنا أن الحواريين طلبوا آية من السماء " فقالوا له : فأية آية تصنع ؟ لنرى ونؤمن بك ؟ ماذا تعمل ؟ آباؤنا أكلوا المن في البرية . كما هو مكتوب : أنه " أعطاهم خبزاً من السماء ليأكلوا " [يو ٢ : ٣٠-٣١] .

إنهم طلبوا مائدة من السماء ؛ لأنهم قالوا : " آباؤنا أكلوا المن في البرية " بعد قولهم " فأية آية تصنع لنرى ونؤمن بك ؟ " واستدلوا على أكل آبائهم للمن بقولهم مكتوب في التوراة أنه أعطاهم خبزاً من السماء ليأكلوا . وهذا يدل على أن آباءهم أكلوا المن والسلوى في سيناء . والنص هو : " وأمطر عليهم منّا للأكل وبر السماء أعطاهم " [مزمور ٧٨ : ٢٤] .

فهل نزل المن من السماء ؟ وقد سماه داود \_ عليه السلام \_ مائدة في قوله عنهم: "قالو: هل يقدر الله أن يرتب مائدة في البرية ؟ " [مز ٧٨: ١٩] فمعنى نزوله من السماء: أنه من جهة الله لا من جهة إله آخر . ونسس إنجيل يوحنا يبين أنهم طلبوا مائدة من السماء. ذلك قوله: "أنه أعطاهم

خبزاً من السماء ليأكلوا " فإذا بارك الله فى طعام من الأرض ليشبع خلقاً كثيراً ؛ فإنه يكون مائدة من السماء . كالمن النازل من السماء . وهو لم ينزل من السماء وإنما كان على ورق الشجر ، وكالسلوى .

ومن أعجب العجب: أن مؤلف الإنجيل قال كلاماً عن المسيح في شأن محمد رسول الله لا يختلف اثنان في دلالته عليه ﷺ. وقد استدل المسيح فيه عليه ﷺ بنص في الإصحاح الرابع والخمسين من سفر إشعياء .

ويقول المعترض: ولعلّ قصة القرآن عن نزول مائدة من السماء نشأت عن عدم فهم بعض آيات الإنجيل الواردة في متى ٢٦ ومرقس ٢٤ ولوقا ٢٢ ويوحنا ١٣. وغرضه من قوله هذا أن لا يعرف المسلمون موضع المائدة من الأناجيل لأنها بصدد كلام من المسيح في شأن محمد رسول الله، وموضعها الإصحاح السادس من إنجيل يوحنا.

### الشبهة التاسعة بعد المائة

### قصة ذي الكفل

يقول المعترض : إنه جاء في القرآن ذكر نبى اسمه (ذا الكفل) وليس في التوراة مسمى بهذا الاسم . وذكر من كلام البيضاوى كلاماً في شائه ، وذكر أيضاً كلاماً لغيره .

### الرد على الشبهة:

هو أنه جاء في كتاب " نزهة المشتاق " ومؤلفه يهودى يحكى فيه تاريخ يهود العراق : أن ( ذا الكفل ) الذي ورد اسمه في القـــرآن هــو نبــي الله حزقيال . وكان معاصراً لسبى اليهود في بابل .

### الشبهة العاشرة بعد المائة

### أصحاب الرس

### الرد على الشبهة:

إن كلام المفسر ليس بحجة ، ويوجد فى أرض العرب مدينة تسمى مدينة " الرس " وهذا يدل على ذكر اسم قديم فى بلاد العرب ، ربما يكون من اسم الأوائل .

#### الشبهة الحادية عشرة بعد المائة

### حتى لقمان نبي

إنه جاء في القرآن ( ولقد آتينا لقمان الحكمة .. ) (١) . ونقل عن البيضاوي المفسر أنه كان معاصراً لداود \_ عليه السلام \_ وحرف المؤلف قول البيضاوي وهو أنه من أولاد آزر ابن أخت أيوب إلا أن لقمان كان معاصراً لأيوب . ووجه نقده على هذا بقوله كيف يكون معاصراً لأيوب وداود ما يقرب من ٩٠٠ سنة ؟ والبيضاوي لا يقصد معاصرته وإنما يقصد نسبه . ولم يقل البيضاوي إن لقمان كان نبيًّا ولم يقل القرآن وإنما قال ( ولقد آتينا لقمان الحكمة ) ولكن المؤلف وجه الإشكال على النبوة فقال : فكيف يكون لقمان خبيًّا ؟

#### الرد على الشبهة:

إنه قال كيف يكون لقمان نبياً ؟ وليس في القرآن أنه كان نبيًا وإنما كان حكيماً . واسمه " لوكيوس " في اليوناني و " لقمان " في العبرانية . وفي سفر أعمال الرسل : " وكان في أنطاكية في الكنيسة هناك أنبياء ومعلمون برنابا وسمعان الذي يدعى نيجر ولوكيوس القيرواني ومناين .. " [أع ١٣ : ١] وفي سفر الرسالة إلى أهل روما : أنه كان معاصراً لبوليس ، وصديقاله : " يسلم عليكم تيموثاوس العامل معى ، ولوكيوس وياسون .. " ارو ١٦ : ٢١].

واللغة اليونانية تضيف حرف السين في آخر الاسم مثل يوسيفوس – هيرودس \_ أغسطس قيصر . بير كلينوس وهو اسمم أحمد رسول الله في إنجيل يوحنا . وفي العبرانية " يونان " بالألف والنون . وفي اليونانية " يونس " .

<sup>(</sup>١) لقمان : ١٢ .

### الشبهة الثانية عشرة بعد المائة الكعبة مقام إبراهيم

إنه جاء في القرآن أن الكعبة أول بيت وضع للناس . وأنها كانت مقام إبراهيم ، ومعلوم أن الكعبة من بناء الوثنيين كما جاء في الكتب التاريخية .

#### الرد على الشبهة:

أولاً: إن الكعبة ليست من بناء الوثنيين كما جاء في الكتب التاريخية التيه لا يشك أحد في أن اليهود دخل فيها . وإنما هي من بنياء نوح \_ عليه السلام \_ فإنه لما خرج من السفينة ، ونجا من الغرق هو ومن آمين معه بني " مذبحاً " لذبح الحيوانات عنده قربانا لله تعالى . ففي التوراة : " وبني نوح مذبحاً الرب . وأخذ من كل البهائم الطاهرة ، ومن كل الطيور الطاهرة ، وأصعد محرقات على المذبح " [تك ٨ : ٢٠] وهذا المذبح كان في الرض مكة المكرمة المدينة التي استقر الفاك فيها على الجُودي . والدليل على أرض مكة المكرمة المدينة التي استقر الفاك فيها على الجُودي . والدليل على التي هي أرض العراق . فارتحالهم إلى الشرق إلى العراق ييدل على أن السفينة كانت في بلاد العرب . ذلك قوله : " وكانت الأرض كلها لساناً واحداً ولغة واحدة . وحدث في ارتحالهم شرقاً أنهم وجدوا بقعة في أرض شنعار ، وسكنوا هناك " [تك ١١ : ١١] .

وليس فى القرآن نصوص صريحة على أن العرب قد عبدوا الأصنام حتى يقال: إن الكعبة كانت لصنم رُحل. وفى التوراة نصوص صريحة على أن اليهود وأدوا نبيهم وبناتهم فى النار للعرافة والسحر وأنهم عبدوا الأصنام. بل وفى القرآن نصوص صريحة على أن اليهود عبدوا صنم البعل فى أيام إلياس عليه السلام فى الزمور المائة والسادس: "وأهرقوا دما زكيًا. دم نبيهم وبناتهم الذين ذبحوا لأصنام كنعان وتدنست الأرض بالدماء " إمر ١٠٦: ٣٨]. وفى الإصحاح الخامس والستين من سفر إشعياء: "أما أنتم الذين تركوا الرب ونسوا جبل قدسى ، ورتبوا للسعد الأكبر مائدة ، وماللوا للسعد الأصغر خمراً ممزوجة .. " إلى ١٥: ١١].

فى ترجمة الكتاب المقدس فى الشرق الأوسط سنة ١٩٩٥م تحت كلمة السعد الأكبر: لجاد وهو المشترى ، وتحت كلمة السعد الأصغر: لمَنَى وهو الزهرة .

وفى ترجمة ١٩٩٥م بلبنان: "ونسيتم جبلى المقدس . وهياتم مائدة للإله جاد ، ومزجتم الخمر للإلهة مناة "والتعليق عندهم هكذا: جاد ومناة اللهان عند الكنعانيين .

هذا مما فى التوراة عن عبادة اليهود للأصنام ومما فيها: "بعدد مدنك صارت آلهتك يا يهوذا ، وبعدد شوارع أورشليم وضعتم مذابح للخرى ومذابح للتبخير للبعل " [ارمياء ١١: ١٣] .

ويمكن الفهم من آيات في القرآن أن العرب بني إسماعيل \_ عليه السلام \_ لم يعبدوا الأصنام قط . فإبراهيم \_ عليه السلام \_ وهو يبني الكعبة ولم يكن له من ولد غير إسماعيل ، يطلب من الله طلبين في ذريته : أولهما : أن يجنبهم عبادة الأصنام ، وثانيهما : أن يبعث فيهم نبيًّا منهم .

وإذ شهد الواقع بتحقيق الطلب الثاني فإن محمداً قد أرسل ؛ يكون الطلب الأول قد تحقق أيضاً .

وفى القرآن أن الله قد عاهد إبراهيم وإسماعيل بتطهير الكعبة من الأصنام ولم يذكر أنهم نقضوا العهد . كما ذكر أن اليهود نقضوا في قوله (فيما تقضهم ميثاقهم.. ) (۱) .

وأما قوله تعالى : (أفرأيتم اللات والعزى ومنساة ..) (٢) فيان في التوراة أن اليهود عبدوا صنم مناة ، والضمير في (أفرأيتم) يحتمل أنه للعرب ويحتمل أنه لليهود ، واحتمال عوده إلى اليهود أقوى لوجود شواهد في التوراة عليه ، ولا يقدر عاقل على اتهام بدليل محتمل .

وأما قوله تعالى : (وإذا الموعودة سئنت بأى ذنب قتلت ) (٣) ففى التوراة أنّ اليهود وأدوا نبيهم وبناتهم . وليس فى القرآن من نصص صريح على نسبة الوأد إلى العرب .

<sup>(</sup>١) النساء : ١٥٥ ، المائدة : ١٣ .

<sup>(</sup>٢) النجم: ١٩ــ٠٠ .

<sup>(</sup>٣) التكوير : ٨ـــ٩ .

## الشبهة الثالثة عشرة بعد المائة فرعون بنى برج بابل بمصر

إن في القرآن أن فرعون طلب من هامان أن يبنى له برجاً . وهذا خطأ لأن البرج من بناء الناس في " بابل " من بعد نوح .

### الرد على الشبهة:

إن فرعون طلب من وزيره الملقب بهامان أن يوقد له على الطين ليجعل له صرحًا. ولم يرد في القرآن أنه أوقد له على الطين وجعل له صرحًا. ولو أنه أوقد وجعل فما هو الدليل على أن صرح مصر هو برج بابل ؟ ومن المحتمل أنه أراد ببناء الصرح ؛ التهكم على موسى .

# الشبهة الرابعة عشرة بعد المائة شاول الملك أو جدعون القاضي

جاء في سورة البقرة : ﴿ وقال لهم نبيهم إن الله قد بعث لكم طالوت ملكاً .. ﴾ إلخ (١) .

وهذه القصنة هي قصنة طالوت وداود لما فتحا فلسطين.

ووجه الإشكال أنه قال فيها: إن الله امتحن جيش طالوت بالشرب مـــن النهر. والامتحان لم يكن لجيش طالوت وإنما كان لجيـش جدعــون و هــو يحارب أهل مدين [قضاة ٧: ١ــ٨].

#### الرد على الشبهة:

إن سفر القضاة سفر تاريخى ، وسفر صموئيل الأول الذى أورد قصة طالوت وداود سفر تاريخى . فأى مانع يمنع من خطأ المؤرخ فى نقل جزء من قصة إلى قصة أخرى مشابهة لها . خاصة وأنه ليس معصوماً كالنبيين والمرسلين الحقيقيين ؟

ولهذا أمثلة كثيرة منها أن هذا النص مذكور مرتبن : مرة فـــى سفر الخروج ، ومرة فى سفر التثنية من التوراة السامرية . ومذكور مرة واحــدة فى سفر التثنية من التوراة العبرانية واليونانية . وهو : " نبيًّا أقمت لهم مــن حملة إخوتهم مثلك وجعلت خطابى بغيه ؛ فيخاطبهم بكل ما أوصيــه بــه .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٤٧ .

ويكون الرجل الذى لا يسمع من خطابه الذى يخاطب باسمى ؛ أنا أطالبه . والمتنبئ الذى يتقح على الخطاب باسمى ما لم أوصه من الخطاب ، ومن يخاطب باسم آلهة أخرى ؛ فليقتل ذلك المتنبئ . وإذ تقول فى سرك : كيف يتبين الأمر الذى لم يخاطبه الله ؟ ما يقوله المتنبئ باسم اللهو لا يكون ذلك الأمر ولا يأتى ؛ هو الأمر الذى لم يقله الله . باتقاح قاله المتنبئ . لا تخف منه " .

## الشبهة الخامسة عشرة بعد لمائة يتكلم في المهد

إنه قد جاء في القرآن أن المسيح قد تكله في المهد . وليسس في الأناجيل ما يدل على كلامه في المهد .

### الرد على الشبهة:

إن مريم لم تكن مخطوبة ولا متزوجة . وقد أحصن فرجها . أى منعت نفسها عن الزواج طيلة حياتها وسلكت في سلك الرهبنة . ثم إنها ابنة كاهن من نسل هارون \_ عليه السلام \_ وابنة الكاهن إذا زنت فإنها تحرق بالنار . لما جاء في سفر الأخبار : " وإذا تدنست ابنة كاهن بالزنا ! فقد دنست أباها ، بالنار تحرق " [لا ٢١ : ٩] . ومريم قد أتت بولد وهي غير متزوجة . وهذا هو دليل الاتهام فلماذا لم تحرق ؟ إن عدم حرقها يدل علي أن ابنها تكلم في المهد . ومع ذلك فقد جاء في بعض الأناجيل المرفوضة أنه تكلم في المهد . ومن ذلك : " وبينما كانوا نياماً ؛ حذر هم الطفل من الذهاب إلى هيرودس " إير ٧ : ١٠] .

## الشبهة السادسة عشرة بعد المائة يصنع من الطين طيراً

إن القرآن يصرح بأن المسيح خلق من الطين كهيئة الطير ، وليس في الأناجيل المعتمدة هذه المعجزة .

#### الرد على الشبهة:

إن هذه المعجزة وردت في إنجيل توماً . فإنه قد صنع من الطين هيئــة اثنى عشر عصفوراً ، وأمرهم أن يطيروا ؛ فطاروا والناس ينظرون إليهم .

## الشبهة السابعة عشرة بعد المائة إنكار الصلب

إن القرآن ينكر صلب المسيح. والتاريخ يثبته.

#### الرد على الشبهة:

إن العلّة المترتبة على صلب المسيح هي غفران خطايا من يؤمن به ربًّا مصلوباً والغفران لكل من كان في المدة من آدم إلى المسيح إذا قدّر أنهم لو كانوا له مشاهدين ، لكانوا به مؤمنين . فهل هذه العلة صحيحة ؟

بالتأكيد ليست بصحيحة . وذلك لأن آدم لما أخطا هدته الحكمة أن يعترف بخطئه وأن يتوب . فتاب الله عليه . وإذ هو قد تاب ، فأى فائدة من سريان خطيئة آدم في بنيه ؟ ففي سفر الحكمة : " والحكمة هي التي حمت الإنسان الأول أب العالم الذي خلق وحده لما سقط في الخطيئة ؛ رفعته من سقوطه ، ومنحته سلطة على كل شيء" [حك ١٠ : ١-٢] .

وفى التوراة: أن نجاة المرء من غضب الله يكون بالعمل الصالح حسبما أمر الله . ومن لا يعمل بما أمر الله ؛ فإنه لا يكون له نجاة . ففى سفر الحكمة عن نوح \_ عليه السلام \_ وولده: " وعندما غاصت الأمم فى شرورها ؛ تعرفت الحكمة برجل صالح ، وحفظته من كل عيب فى نظر الله ، وجعلته قويًا يفضل العمل بأمر الله على الاستجابة إلى عاطفت ه تُجاه ولده " [حكمة ، ١ : ٥] .

انظر إلى قوله " تجاه ولده " أى ولده الذى غرق لعدم إيمانه وعمله . وهذا النص من سفر الحكمة عن " ولده " ليس له نظير فـــــ قصـة نــوح الموجودة في التوراة العبرانية .

ويقول المسيح عيسى \_ عليه السلام \_ : " كل كلمــة فارغــة يقولــها الناس؛ يُحاسبون عليها يوم الدين. لأنك بكلامك تُـــبرر، وبكلامــك تُــدان " [متى ١٢: ٣٦\_٣٦] .

وفى التوراة: " لا يُقتل الآباء عن الأولاد ، ولا يقتل الأولاد عن الآباء . كل إنسان بخطيئته يُقتل " [تث ٢٤: ١٦] .

وفى الأناجيل أن المسيح بعد حادثة القتل والصلب ؛ ظهر أربعين يوماً للحواريين ، وتكلم عن ملكوت الله مجهم . وهو ملكوت محمد رسول الله ففى بدء سفر أعمال الرسل : " الذين أراهم أيضاً نفسه حيًّا ببراهين كترة بعدما تألم ، وهو يظهر لهم أربعين يوماً ، ويتكلم عن الأمور المختصة بملكوت الله " [أع ١ : ٣] وظهوره وكلامه عن الملكوت ؛ يدلان على استمراره في الدعوة .

## الشبهة الثامنة عشرة بعد المائة تحليل إنكار الله

جاء فى سورة النحل: أن الإكراه على الكفر مع اطمئنان القلب بالإيمان ؛ يجوز . وهذا لا يصح لأنه ليس من الأمانة أن يزور الإنسان فى عقيدته .

### الرد على الشبهة:

إن الضرورات تبيح المحظورات . وهذا موجود بكثرة في التوراة وفي الإنجيل ومن ذلك : ما جاء في الإصحاح الثالث عشر من سفر الملوك الأول أن رجلاً من رجال الله جاء إلى مدينة " بيت إيل " وتنبأ عليه . وقيال له الملك ادخل إلى بيتي لأعطيك أجرة ؛ فأبي بحجة أنه أمر من الله أن يعود مسرعاً . وكان نبي شيخ ساكناً في بيت إيل . فأتي إليه بنوه وقصوا عليه قصة رجل الله . فقال لهم : دلوني على الطريق التي رجع منها . فلما لحقه قال له : ارجع معي لتتقوت . فأبي . فقال له النبي الشيخ : " أنا أيضاً نبي مثلك . وقد كلمني ملاك بكلام الرب قائلاً : ارجع به معيك إلى بيتك . فيأكل خبزاً ويشرب ماء . كذب عليه . فرجع معه وأكل خبزاً وشرب ماء .

فقد استعمل الحيلة في إرجاعه و "كذب عليه " وفي الأناجيل والرسائل أن بولس كان ذا لسانين وذا وجهين . فإنه لما ردوه للسياط ، كذب وقال : إننى رومانى الجنسية وقد ولـــدت حرًّا [أعمال ٢٢: ٢٨] وقال : أنا رجل يهودى من سبط بنيامين [رومية ١١:١]. ولما مثل أمام رئيس الكهنة وضربه على فمه قال له بولس : "سيضربك الله أيها الحائط المبيض " ولما شتمه بهذا القول وفى التوراة أنه لا يجوز شـــتم رئيس الكهنة ووَجَه إليه اللوم على مخالفته للتوراة . قال بولس : لــم أكـن أعرف أيها الأخوة أنه رئيس كهنة ؛ لأنه مكتوب : رئيس شعبك لا تقل فيــه أعرف أيها الأخوة أنه رئيس كهنة ؛ لأنه مكتوب : رئيس شعبك لا تقل فيــه سوءا [أع ٣٢ : ١-٥] ، [خروج ٢٢: ٢٨] .

وفى التوراة أن الإكراه على كسر حكم من أحكام الشريعة يسقط العقاب على كسر الحكم . فإن الفتاة العذراء المخطوبة لرجل ، إن وجدها فى الحقل وأمسكها الرجل واضطجع معها ؛ يموت الرجل الذى اضطجع معها وحده " وأما الفتاة فلا تفعل بها شيئاً . ليس على الفتاة خطية للموت ، بل كما يقوم رجل على صاحبه ويقتله قتلاً . هكذا هذا الأمر ، إنه فى الحقل وجدها ؛ فصرخت الفتاة المخطوبة فلم يكن من يخلصها " [تث ٢٢: ٢٦-٢٧] .

وفى الإنجيل ينصح المسيح تلاميذه بالحذر من الناس فيقول: " ها أنا أرسلكم كغنم فى وسط ذئاب. فكونوا حكماء كالحيات، وبسطاء كالحمام. ولكن احذروا من الناس " [متى ١٠: ١٦-١٧].

## الشبهة التاسعة عشرة بعد المائة تحليل الحنث في القَسَم

إنه جاء في سورة البقرة: ( لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم ، ولكن يؤاخكم بما كسبت قلوبكم ) (١) وليس هذا من مقومات النبل والشرف ؛ فإلى المسيح قد نهى عن الحلف مطلقاً .

#### الرد على الشبهة:

تنص التوراة على " لا تنطق باسم الرب إلهك باطلاً " [خـــر ٢٠: ٧] . وفي سفر اللاويين : " ولا تحلقوا باسمي للكذب " [لا ١٩: ١٢] .

ومفسروالتوراة يقولون: " اختلف المفسرون في معنى هذه الوصية فقال قوم: إنها تنهى عن القسم بالله على صحة ما هو كاذب، وقيل: إنها تنهى عن التهاون والاستخفاف باسمه تعالى، حتى تحظر على الإنسان أن ينطق باسمه بدون مراعاة الرهبة والاحترام ".

ونَهْئُ المسيح عن القسم ليس عن كل شيء . بل عن القسم على ما هـو باطل ، يقول المفسرون : " وقد أبان المسيح في موعظته علـــي الجبــل أن الشريعة منعت عن القسم على صحة ما هو باطل فقط " .

وفى القرآن أن القسم مشروط ( أن تسبروا وتتقوا وتصلحوا بين الناس ) (٢) وليس على الكذب . فيكون اللغو في الآية مفسراً بغير الكذب .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٢٤ .

كبناء مسجد . هل يبنى أو لا يبنى ؟ فإنه إذا حسم التردد بيمين ، ثم بدا له أن يرجع فى الحال؛ فله ذلك. أما إذا حسم التردد بيمين. وعزم عليه وعقده وأكده ؛ فليس له أن يرجع فيه. وإن رجع فيه يلزمه التكفير عنه. وعلى قوله (أن تبروا وتتقوا وتصلحوا) لايكون الكذب داخلاً فى الموضوع على أى تفسير للغو .

### الشبهة العشرون بعد المائة

### تحليل الإغراء بالمال

إن فى القرآن أن من مصارف الزكاة ( والمؤلفة قلوبهم ) وهذا إغراء بالمال للدخول فى الإسلام .

#### الرد على الشبهة:

إذا كان الإحسان إلى الناس إغراء لهم بالدخول في الإسلام . فما بــال النصارى ينشئون المستشفيات والمبرات الخيرية في بلاد المسلمين وفي غير بلاد المسلمين لغرض التنصير والصد عن سبيل الله ؟ وفي الدين الإســلامي أخذ الجزية من اليهود والنصارى إذا أصروا على ما نشأوا عليه . ولو كـان التأليف إغراء ؛ لما أخذ المسلمون منهم أموال الجزية . ذلك قوله تعــالى : (قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ما حـرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزيــة عن يد وهم صاغرون ) (۱) .

وهل يسمى النصارى مكارم الأخلاق إغراء ؟ والمؤلفة قلوبهم هم الذين الف الله بين قلوبهم لو أنفقت ما في الأرض جميعاً ما ألف بين قلوبهم ولكن الله ألف بينهم ) (٢) وللتأليف أسبابه . ومنها

<sup>(</sup>١) التوبة : ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٦٣ .

الإنفاق على طلاب العلم الذين يتولون هدايتهم إلى الله . وذلك بفتح دور للعلم فيها ليتعلم الطلاب لغات الأمم ، ثم ينتشرون لتعليمهم وإزالة شبه الشيطان عن دينهم ، ووضع القرآن بينهم ، وما شابه ذلك . وهذا يُنفق عليه من أموال الزكاة .

## الشبهة الحادية والعشرون بعد المائة تحليل القتل تحليل القتل

### الرد على الشبهة:

إن إبراهيم \_ عليه السلام \_ كان يدعو إلى الله ، ومن يستجيب لـ ه يكون مساوياً لجميع المؤمنين بالله . ومن لا يستجيب له ويصد عـن سـبيل الله ؛ كان يحاربه ، وإبراهيم هو أب اليهود والنصارى والمسلمين . ففي سفر التكوين : " بعد هذه الأمور صار كلام الرب إلى أبرام في الرؤيا قــائلاً : لا تخف . أنا تُرس لك ، أجرك كثيراً جدًا " [تك ١:١٥] أي حارب أعـداء الله وأنا أحميك كما يحمى الترس الجندى من ضربات السـيوف . وفـي سـفر الزبور نبوءة ومن أوصافه فيها : " أما أنت يا رب فترس لي ، مجـدى ورافع رأسي . " إمز : ٣] ويقول النصارى إن نبوءة عن المسـيح , وهـم يعلمون أن المسيح لم يحارب ولم يفتح بلاداً . وفي هذه النبوءة يصرخ النبي يعلمون أن المسيح لم يحارب ولم يفتح بلاداً . وفي هذه النبوءة يصرخ النبي الله أن ينصره ، وقد أجابه من جبل قدسه " بصوتي إلى الرب أصــرخ فيجيبني من جبل قدسه " وجبل قدسه " بصوتي إلى الرب أصــرخ فيجيبني من جبل قدسه " وجبل قدسه " وجبل قدسه " وحبل قدس وحبل قدسه " وحبل ق

وفى التوراة أنه لا يحل لليهود أن يملك عليهم وثنى . فلو فرضنا أن ملكاً وثنياً قصد ديارهم وملك عليهم ؛ تفرض أنهم مأمورون بقتاله ، ذلك قولــه :

" لا يحل لك أن تجعل عليك رجلا أجنبيا ليس هو أخاك " [ت ١٥:١٧] وفي التوراة: " إذا خرجت للحرب على عدوك ، ورأيت خيلا ومراكب قوما أكثر منك ؛ فلا تخف منهم ؛ لأن معك الرب إلهك" [ت ٢٠:١] وهو معهم إذا كانوا يحاربون من أجل دينه ، ونبذ عبادة الأوثان . وذلك لأن داود عليه السلام وهو يحارب جالوت ؛ قال له : 'فتعلم كل الأرض أنه يوجد إله لإسرائيل ، وتعلم هذه الجماعة كلها أنه ليس بسيف ولا برمح يخلص الرب ؛ لأن الحرب للرب وهو يدفعكم ليدنا " [صموئيل الأول ١٧: ٢١-٤٧] .

وفى سفر المكابيين الثانى فى قصة الأم وأو لادها السبعة أنها كالمتحرض أو لادها على الشهادة فى سبيل الله . ومن كلامها : " لا أعلم كيف نشأتم فى أحشائى . فأنا لم أمنحكم الروح والحياة ، ولا أنا كونت أعضاء جسد كل واحد منكم ، بل الذى فعل ذلك هو خالق العالم . فهو السذى جبل الإنسان وأبدع كل شيء . وهو لذلك سيعيد إليكم برحمته الروح والحياة . لأنكم الآن تضحون بأنفسكم فى سبيل شريعته " [٢مك ٧ : ٢٢-٣٢] . وفى انجيل لوقا : أن المسيح أرسل تلاميذه إلى مدن بنى إسسرائيل وأمرهم أن لا يحملوا زادا ولا مالا ولا يلبسوا أحذية . وأن يبشروا باقتراب ملكوت الله . فلما رجعوا " قال لهم : حين أرسلتكم بلا كيس ولا مزود ولا أحذية . هل أعوزكم شيء ؟ فقالوا : لا . فقال لهم : لكن الآن من له كيس ؛ فليا خذه ، ومزود كذلك . ومن ليس له فليبع ثوبه ، ويشتر سيفا " إلو ٢٢ : ٣٥-٣٦] فقد أمر هم بشراء السيوف للحرب . وما يزال النصارى إلى هذا اليوم يحاربون أعداءهم .

وفى إنجيل متى يقول المسيح: "سمعتم أنه قبل عين بعين وسن بسن وأما أنا فأقول لكم: لا تقاوموا الشر. بل من لطمك على خدك الأيمن فحول له الآخر أبضا " [متى ٥: ٣٨\_٣]. يريد أن يقول: إن التوراة مكتوب فيها العين بــالعين والسـن بالسـن الخر ٢١: ٢١] وأنا أقول لكم: " لا تقاوموا الشر " في هذا الزمان الفاسد الذي ليس فيه قاض عادل و لا ملك منصف . كما قال صاحب سفر الأمثــال فــي زمانه: " لا تقل كما فعل بي هكذا افعل به . أرد على الإنسان مثل عملــه " إم ٢٤: ٢٩] فهو وصاحب سفر الأمثال لم يخالفا شريعة موسى في أوقــات العدل . وهما ينصحان أنه إذا عم الظلم . فإنه يجب على المظلوم أن يفوض أمره إلى الله . وقد وافق هو النبي إشعياء ومؤلف سفر مراثي إرمياء علــي قولهما في أيام الفساد واشتداد الظلم: " من لطمك على خدك الأيمن ، فحـول له الآخر أيضا " وهذا يدل على أنه في إرشاداته ونصحه لم يأت بجديد ، مع قوله : " ما جئت لأنقصن الناموس أو الأنبياء " [متي ٥: ١٧] .

ففى سفر إشعياء: "بذلت ظهرى للضاربين ، وخدى للناتفين . وجهى لم أستر عن العار والبصق " [إش ٥٠: ٦] وفى سفر المراثى: " يعطى خده لضاربه ، يشبع عارا " [مرا ٣: ٣٠] .

### الشبهة الثانية والعشرون بعد المائة تحليل النهب

إن الله حلل الغنائم ، وهذا أمر بقتل الناس ونهب أموالهم .

#### الرد على الشبهة:

إن تحليل الغنائم في التوراة . ففي سفر التثنية : " وغنيمة المدن التي أخذنا .. الجميع دفعه الرب إلهنا أمامنا " [تـــث ٢ : ٣٥-٣٦] ، وفــى سـفر التكوين في صفات بنيامين : " في الصباح يأكل غنيمة ، وعند المساء يقسم نهباً " [تك ٤٩ : ٢٧] أي محارب .

ومن أوصاف محمد رسول الله فى التوراة أنه يقسم غنائم . ففى نبوءة العبد المتألم: " ومع العظماء يقسم غنيمة " [إش ٥٣: ١٢] ولكن النصارى يفسرونها على المسيح مع أنه لم يحارب أحداً . وفى المزمور الثامن والستين عن محمد يله : " الملازمة البيت تقسم الغنائم " [مز ٦٨ : ١٢] .

### الشبهة الثالثة والعشرون بعد المائة تحليل الحلف

إن فى القرآن أن صاحب القرآن يقسم بالفجر والليالى العشر . فلماذا يحلف ؟ وهل يحتاج صاحب القول الصادق إلى قسم يؤكد به كلامه ؟

#### الرد على الشبهة:

إن المعترض يعنى بصاحب القرآن محمداً ولا يعنى مُنزلّــة وهو الله عز وجل والقسم من الله نفســه بمخلوقاتـه هو للدلالـة علـى عظمها وأهميتها ومنافعها للناس. وفي التوراة: " الذي حلف الرب لهم أنه " [يشوع ٥: ٦] " حلف الرب بيمينه " [إشعياء ٢٦: ٨] وفــى الإنجيـل " ومـن حلف بالهيكل فقد حلف به وبالساكن فيه ، ومن حلف بالســماء فقـد حلف بعرش الله وبالجالس عليه " [متى ٢٣: ٢١\_٢٢] وفي الزبور: " أقسم الــرب ولن يندم "[مز ١١٠: ٤] وفي سفر التكوين: " بذاتي أقسمت ، يقول الـرب " إنك ٢١: ٢١] وفي سفر أعمال الرسل أن كاهناً وأو لاده كانوا يقسمون باســم يسوع المسيح " قائلين نقسم عليك بيسوع " [أع ١٩: ٢١].

## الشبهة الرابعة والعشرون بعد المائة تحليل الانتقام

يقول المؤلف: إن القرآن يحلل الانتقام بقوله: (فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم (١).

### الرد على الشبهة:

قد بينا في إجابة السؤال الرابع من الجزء الثالث معنى قــول المسيح الطمك على خدك الأيمن فَحَوِّل له الآخر أيضاً ".

ونبين هنا: أن رد الاعتداء ليس فرضاً على المسلمين . فالفرض هـو إما رد الاعتداء ، وإما الصفح عن الجاني ، ورد الاعتداء فرض في التوراة والصفح عن الجاني في العدل مرفوض في التوراة . ففي التـوراة : " وإن حصلت أذية ؛ تعطى نفساً بنفس وعيناً بعين وسينًا بسن ويداً بيد ورجلاً برجل وكيًّا بكي وجرحاً بجرح ورضاً برضى " [خر ٢١: ٣٢-٢٥] .

وليس عندهم دفع الدية في مقابل العفو عن القاتل . أما في القرآن الكريم ففيه (فمن عُفي له من أخيه شيء ؛ فاتباع بالمعروف وأداء إليه بإحسان ذلك تخفيف من ربكم ورحمة ) (١) أي تخفيف من الحكم القديم الذي كان في التوراة وهو عدم قبول الدية .

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٧٨ .

## الشبهة الخامسة والعشرون بعد المائة تحليل الشهوات

١ \_ إن القرآن أباح للمسلمين أكثر من زوجة .

٢ ــ إن الله في الجنة سيرزق المؤمنين بنساء من الحور العين ، وليست
 الجنة مكاناً للشهوات الحسية ، ولا يبيح دين من عند الله تعدد الزوجات .

#### الرد على الشبهة:

إن هذه الشبهة مكونة من جزأين:

الجزء الأول: تعدد الزوجات،

والجزء الثاني: إباحة الشهوات الحسية في الجنة .

### والرد على الجزء الأول هو:

إن إبراهيم \_ عليه السلام \_ كان متزوجاً من سارة وهاجر وقطورة . وهو أب لليهود والنصارى والمسلمين ، وأيضاً كانت له سرارى كثيرة لقوله : "وأما بنو السرارى اللواتى كانت لإبراهيم فأعطاهم إبراهيم عطايا وصرفهم عن إسحاق ابنه شرقاً إلى أرض المشرق وهو بعدد حى " إتك ٢٥ : ٢] وموسى كان متزوجاً من مديانية وحبشية [عدد ١٢ : ١] ويعقوب \_ عليه السلام \_ كان متزوجاً من حرتين وأمنين وهما ليئة وراحيل وزلفة وبلهة إتك ١٩ وما بعده] وكان لداود نساء هن : أخينوعهم اليزرعبلية \_ أبيجايل \_ معكة \_ حجيث \_ أبيطال \_ عجلة . الجميع ستة عدا بتشبع امرأة أوريال

الحثى التى أنجب منها سليمان \_ عليه السلام \_ [صموئيك الثانى " : 1 - 0] وكان لسليمان " سبع مائة من النساء السيدات ، وثلاث مائة من السرارى " [ الملوك الأول " : 1] .

وفى الإنجيل أنه كان للمسيح أربع إخوة هم: يعقوب وموسي ويسهوذا وسمعان [مرقس ٦: ٣] واتفق النصارى على أن مريم أتت بسه بغير زرع بشر . وإذ هذا حاله . فهل هؤلاء الأربعة على الحقيقة إخوة أم على المجاز؟ اختلفوا . لأن متى قال عن يوسف النجار : " ولم يعرفها حتى ولدت ابنسها البكر " [مز ١: ٤٢] فيكون قد عرفها بعد ولادته . وإن منهم لفريقاً يقولون : " إنها ظلت عذراء إلى أن ماتت ، وإن الأربعة أولاد ليوسف عسن زوجة سابقة له على مريم " . وعلى أية حال فإن غرضنا وهو إثبات تعدد الزوجات بإخوة المسيح الأربعة . وفي تفاسير الإنجيل أنه كان له أختان أيضاً هما أستر وثامار ؟ يكون ملزماً لهم بإثبات التعدد .

### والرد على الجزء الثاني هو:

إن التوراة تصرح بالبعث الجسدى والروحى معاً . فيكون النعيم حسيًا ، والعذاب حسيًا . والإنجيل يصرح بالبعث الجسدى والروحى معاً . ولكن بُولُوس صرح بالبعث الروحى لغرض اللغو في حقيقة ملكوت السماوات . ولسنا ههنا بصدد مناقشته . وإنما نحن ههنا بصدد إثبات البعث الجسدى والروحى . ففي إنجيل مرمقس يقول المسيح : " وإن أعثرتك يدك فاقطعها، خير لك أن تدخل الحياة أقطع من أن يكون لك يدان وتمضى إلى جهنم . إلى النار التي لا تطفأ . حيث دودهم لا يموت والنار لا تطفأ . النخ " [مر ٩ : ٣٤] وفي إنجيل متى " وإن كانت يدك اليمنى تعثرك فاقطعها وألقها عنك ؛ لأنه خير لك أن يهلك أحد أعضائه ، ولا يلقى جسدك كله في جهنم "

وفى سفر إشعياء عن المُسرّات فى الجنة: "لم تر عينا إنسان ولم تسمع أذناه ولم يدرك قلب بشر ما أعده الله للذين يحبونه " [إش ١٤: ٤] واستدل به بولس فى الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس [٢: ٩] ، وفى سفر أيــوب: "أعلم أن إلهى حى ، وأنى سأقوم فى اليوم الأخير بجسدى وسأرى بعينى الله مخلّصى " [أى ١٩: ٥٠-٢٧] وفى ترجمة البروتستانت: " وبدون جسدى ".

وفى سفر إشعياء عن عذاب جهنم: " يجلس خدمى على مائدتى فى بيتى ، ويتلذذون بابتهاج مع حبور ومع صوت الأعواد والأراغن ولا أدعهم يحتاجون شيئاً ما ، أما أنتم أعدائى فتطرحون خارجاً عنى حيث تموتون فى الشقاء ، وكل خادم لى يمتهنكم " إإش ٦٠: ١٣].

# الشبهة السادسة والعشرون بعد المائة الحدود في الإسلام

### الرد على الشبهة:

إن الدارس للإسلام وأحكامه يدرك حقائق أساسية لتشريع الحدود فــــى الإسلام نحاول أن نشير إلى بعضها بإيجاز:

أولاً: الحدود في الإسلام إنما هي زواجر تمنع الإنسان المذنب أن يعود إلى هذه الجريمة مرة أخرى .

وهى كذلك تزجر غيره عن التفكير فى مثل هذه الفعلة وتمنع من يفكر من أن يقارف الذنب ، وهى أيضًا نكال " مانع " من الجريمة على مستوى الفرد وعلى مستوى الجماعة .

ثانيًا: إن من المقرر لدى علماء الإسلام قاعدة " درء الحدود بالشبهات " أى جعل الظن والشك في صالح المتهم .

ثالثًا: ليس المراد بالحدود التشفى والتشهى وإيقاع الناس فى الحرج وتعذيبهم بقطع أعضائهم أو قتلهم أو رجمهم .

إنما المراد هو أن تسود الفضيلة ، ومن هنا نجد الشرع الشريف بيسر في هذه الحدود .

فإذا اشتدت الظروف في حالات الجوع والخوف والحاجة تعطل الحدود ، كما فعل سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه في عام الرمادة .

ومن التيسير أيضًا أن الإسلام يأمر بالستر قبل الوصول إلى الحاكم قال رسول الله الله الرجل يشهد على الزنا [ لو سترته بثوبك كان خيرًا لك ] (١).

رابعًا: الشريعة الإسلامية شريعة عامة لكل زمان ومكان ، والناس مختلفون في ضبط نفوسهم ، فلابد من وجود عقاب رادع يضبط أصحاب النفوس الضعيفة من الوقوع في الجرائم والحدود والردة عن الإسلام حتى يسلم المجتمع من الفساد ظاهرًا وباطنًا.

خامسًا: الحدود إنما هي جزء من النظام الإسلامي العام ، فلابد من فهم النظام ككل حتى تفهم الحدود ولا يمكن تطبيق الحدود إلا مع تطبيق النظام الإسلامي ككل وإلا لا ينسجم الأمر ولا تستقيم حكمة الله من تشريعه .

سادسنا: الحدود دعوة صريحة للتخلق بالأخلاق الحسنة التى هى من مقاصد الدين وهى أيضنا طريق إلى التوبة إلى الله ، فالمذنب إذا عوقب بعقاب الشارع الذى هو منسجم مع تكوينه وواقع وفق علم الله تعالى به وبنفسيته فإن هذا يخاطب قلبه ومشاعره بوجوب الرجوع إلى ربه .

ويكفى ارتداع المسلم عن الجريمة ودخوله فى رحمة ربه معرفته بأن ربه هو الذى شرع له هذا الحكم ، فإن هذا وحده من شأنه أن يجعله يتوب

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود .

وينجذب إلى ربه ويصير مؤمنًا بالله جل جلاله خاصة إذا علم أن هذا الحد يكفر عنه هذا الذنب .

سابعًا: الإسلام دين ، والحدود والتعاذير إنما هي في كل دين بل وفي كل نظام قانوني ومن أراد على ذلك مثال فالتوراة مثلاً تسأمر بحرق الزانية والزاني إذا كانت ابنة كاهن .

ذلك قولهم " وإذا تدنست ابنة كاهن بالزنا فقد دنست أباها ، بالنار تحرق [اللاوبين ٢١ : ٩] .

ومن النظم القانونية من يأمر بقتل الخارج على النظام إلى غير ذلك .

ثامنًا: الحدود عقوبات واعية تتناسب مع النفس البشرية والعقوبات البديات خالية من هذه القيم.

# الشبهة السابعة والعشرون بعد المائة حد السرقة

### الرد على الشبهة:

إن النظام الإسلامي كلّ متكامل ، فلا تفهم حكمة الجزئيات التشـــريعية فيه حق فهمها إلا أن ينظر في طبيعة النظـام وأصولـه ومبادئـه ، كذلـك لا تصلح هذه الجزئيات فيه للتطبيق إلا أن يؤخذ النظام كاملاً ويعمل به جملة واحدة هذا بصفة عامة .

### أما بالنسبة لحد السرقة:

فإن الإسلام يقرر حق كل فرد في الحياة وحقه في كل الوسائل لحفظ حياته ، ومن حق كل إنسان أن يحصل على هذه الوسائل:

أولاً عن طريق العمل مادام قادراً على العمل ، فإن لم يستطع أن يحصل النفقة أسباب الحياة فعلى المجتمع المسلم أن يوفر له ما يحفظ حياته أولاً من النفقة التي تفرض له شرعاً على القادرين في أسرته .

ثانياً على القادرين من أهل محلته .

ثالثاً من بيت مال المسلمين من حقه المفروض له في الزكاة في نظام تكافلي للرعاية الاجتماعية والأمن الاجتماعي .

والإسلام كذلك يتشدد في تحديد وسائل جمع المال فلل تقوم الملكية الفردية فيه إلا على حلال ، ومن ثم لا تثير الملكية الفردية فلى المجتمع المسلم أحقاد الذين لا يملكون، حيث يمكن لكل أحد أن يصبح غنيًا بالوسائل

المشروعة المتاحة والسوق التنافسية الشريفة . والإسلام يربى ضمائر الناس وأخلاقهم ، فيجعل تفكيرهم يتجه إلى العمل والكسب لا إلى السرقة ، وبذلك يحفظ مصالح الفرد والمجتمع معاً .

### إذن فلماذا يسرق السارق في ظل هذا النظام ؟

إنه لا يسرق إلا للطمع فى الثراء من غير طريق العمل ، والثراء لا يطلب من هذا الوجه الذى يروع الجماعة المسلمة فى دار الإسلام ، ويحرمها الطمأنينة التى من حقها أن تستمتع بها ، ويحرم أصحاب المال الحلال أن يطمئنوا على مالهم الحلال .

فإذا سرق إنسان بعد هذا فإنه لا يسرق وله عذر ، ولا ينبغى لأحد أن يرأف به متى ثبت عليه الجريمة وأحيل أمره إلى النظام .

ونفس الإنسان فطرت على حب المال ولعل هذا هو الذى يدفع معظـــم الناس إلى العمل والكد . والإسلام دائماً يقوم دوافع النفس حتى تنضبط إمــا بالترغيب أو بالترهيب . من هنا حض الإسلام على الكسب الحلال ورغـب فيه ورهب من السرقة بهذه العقوبة ، حتى يستقيم المجتمع بما فيه من بــار وفاجر . يقول رسول الله على إلى الله ليدع بالسلطان ما لا يدع بالقرآن] .

ولما كان قطع يد السارق يفضحه ويسمه بسمة السرقة ويطلع الناس على ما كان منه . فقد أقام الإسلام حراسة على من يتهم بالسرقة ، فلا تقطع يده مع وجود شبهة في أنه سرق كما لا تقطع يده في الشيء المسروق إذا كان تافها لا يعتد به ، أو كان في غير حرز بل إن السارق في تلك الحالة يعزر بالضرب أو الحبس ، ولا تقطع يده .

ومن تلك الضوابط التي وضعتها الشريعة لإقامة حد القطع على السارق:

أولاً: أن يكون المسروق شيئاً ذا قيمة أى أن له اعتباراً اقتصاديًا في حياة الناس . عن السيدة عائشة \_ رضى الله عنها \_ عن النبي الله أنه قال : [ تقطع اليد \_ أى يد السارق \_ بربع دينار فصاعداً ] (١) .

ثاتياً : أن يكون المسروق محروزاً ، أي محفوظاً في حرز .

ثالثاً: أن ما أخذ للأكل بالفم من التمر فهذا لا قطع فيه و لا تعزير .

رابعاً: السرقة في أوقات المجاعات لا قطع فيها ولذلك أبطل عمر \_ رضى الله عنه \_ القطع في عام الرمادة حينما عمت المجاعة.

خامساً: العبد إذا سرق شيء ينظر هل سيده يطعمه أم لا ؟ فإن كان لا ، غرم سيده ضعف ثمن المسروق كما فعل سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه في غلمان ابن حاطب بن أبي بلتعة حينما سرقوا ناقة رجل من مزينة فقد أمر بقطعهم ولكن حين تبين له أن سيدهم يجيعهم درأ عنهم الحد وغرم سيدهم ضعف ثمن الناقة تأديباً له .

والقاعدة أن الحدود تُدْرَء بالشبهات .

وهكذا ينبغى أن تفهم حدود الإسلام في ظل نظامه المتكامل الذي يتخذ أسباب الوقاية قبل أن يتخذ أسباب العقوبة .

فالحدود تمنع من وقوع الجريمة ولذلك نرى على مر التاريخ الإسلامى وعلى مساحة واسعة من بلاد المسلمين أن حد السرقة لم يطبق إلا فى أضيق الحدود وبعدد محدود جداً لا يتجاوز العشرات مع كل هذه الملايين من البشر حيث استقر فى وجدان المسلمين أن السرقة جريمة من الجرائم السيئة التسى تهدد الأمن الاجتماعى والمجتمع فى ذاته بحيث تستحق مثل هدة العقوبة البدنية التى تشبه عقوبة الإعدام وعلى قدر عظم الذنب والجرم يكون عظم العقاب .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود .

وبعض المعاصرين ينطلقون من نموذج معرفى آخر يقدم بدن الإنسان فى ذاته بغض النظر عن أفعاله وجرائمه . وقد خفى عليهم كل هدى سليم ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

## الشبهة الثامنة والعشرون بعد المائة حد الزنا

### الرد على الشبهة:

إن جريمة الزنا لهى من أقذر الجرائم حتى أنكرها كل دين ، بل وأنكرها العقلاء والراشدون من الناس ، كما أنكرها أصحاب المدنية الغربية جهرًا وإن قبلوها سرًا وذلك لما فيها من عدوان على حقوق الأزواج ومن اختلاط للأنساب وحل لروابط الأسرة وقتل لما في قلوب الآباء من عطف وحنان على الأبناء ، ورعاية وبذل سخى لهم بما يبلغ حد التضحية بالراحة والنفس ، الأمر الذي لا يكون إلا إذا ملأت عاطفة الأبوة قلوب الآباء وذلك لا يكون إلا إذا ملأت عاطفة أن هولاء الأبناء من أصلابهم .

ثم لعلك لا تعجب لما تقرأ من الأخبار الواردة إلينا من أمريكا وأوروبا عن آباء قتلوا أو لادهم بأيديهم وأتوا على الأسرة كلها في لحظة واحدة دون أن ينبض فيهم شعور بالتردد قبل الجريمة أو الندم بعدها ، وذلك شفاء لما في . نفوسهم من شكوك في صحة نسب هؤلاء الأبناء إليهم حتى لقد تحولت هذه الشكوك إلى عواطف من الجنون الذي أفقد هؤلاء الآباء كل شعور إنساني نحو الأبناء المشكوك في نسبهم ، وهيهات أن يخلو شعور أوروبي من الشك في نسبة أبنائه إليه مع هذه الإباحية المطلقة للجمع بين النساء والرجال في مكان وأي زمان .

 تهمة شنيعة يرمونه بها ويحاكمونه عليها ليخرجوه من حدود الإنسانية المتحضرة إلى عالم سكان الأدغال ورعاة الإبل والشياه في الصحارى .

ويقولون: كيف يحكم الإسلام بإهدار آدمية الإنسان حتى يامر بجلده على مرائى ومسمع من الناس؟ ثم كيف تصل الوحشية فى قسوتها السي أن يُلقى بالإنسان فى حفرة ثم تتناوله الأيدى رجماً بالحجارة إلى أن يموت .

هكذا يقولون ( كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلاكذباً > (١) .

و لا ننكر أن فى شريعة الإسلام حكم الجلد والرجم يقول الله تعالى : ( الزانية والزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ولا تأخذكم بهما رأفة فى دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين (7).

وقال رسول الله ﷺ [ لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث : الثيب بالزاني ، والنفس بالنفس ، والتارك لدينه المفارق للجماعة ] (٢) .

والنظام الإسلامي كل متكامل لا تفهم جزئياته إلا في نسق واحد .

فإن الإسلام قد حرّم النظر إلى " الأجنبيات " قال رسول الله ﷺ [ النظرة سهم من سهام إبليس مسمومة فمن تركها من خوف الله أثابه إيماناً يجدحلوته في قلبه ] (ئ) . وكذلك أمر النساء ألا يظهرن الزينة إلا للأزواج أو الأقارب من الصلب الذين لا يُخشى منهم فتنة قال الله تعالى : (يا أيها النبى قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن ) (٥) ، قال :

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥.

<sup>(</sup>۲) النور : ۲ .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم .

<sup>(</sup>٤) رواه الحاكم في المستدرك .

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: ٥٩.

( وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ) (١) . وأمر أيضاً ألا يختلى رجل بامرأة لا تحل له قال رسول الله ﷺ [ ما اجتمع رجل وامرأة إلا وكان الشيطان ثالثهما ] .

وحرم أيضاً أن يمس الرجل امرأة لا تحل له فقال رسول الله ﷺ [لئن تضرب بمخيط في رأسك فتدمى به رأس خير لك من أن تمس امرأة لا تحل لك ] . وقبل هذا كله فقد استطاع الإسلام أن يربى الضميير في الرجل والمرأة على حد سواء على ضوء ما جاء في قصة ماعزو الغامدية .

والإسلام كذلك حض الشباب على إخراج هذه الشهوة في منفذها الشرعى بالزواج . فقال رسول الله ﷺ: [يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحفظ للفرج ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء] (٢) أي قاطع للشهوة .

وكذلك رخص للرجل أن يتزوج بامرأة واحدة أو اثنين أو ثلاثة أو أربع مادام يملك النفقة ويستطيع العدل .

هذا كله هو بعض ملامح الإسلام في تيسير أمر إخراج هذه الشهوة بطريق مشروع ، والحقيقة أن مثل هذه الشنيعة لا تحصل في المجتمع المسلم

<sup>(</sup>١) النور : ٣١ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخارى .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه .

\_ الذى تسوده الفضيلة \_ إلا بعد تدبير عظيم من كلا الطرفين يدل على الجرام كلا الطرفين ولكن مع كل هذا فإن شريعة الإسلام قد وضعت شروط من الصعب جدًا توافرها قبل إيقاع العقوبة .

فإن لم تتوفر مجتمعة لا يقام الحد على صاحب هذه الفعلة جلداً كان أو رجماً وهذه هي الشروط:

۱ \_ لابد حتى تثبت الجريمة من شهادة أربعة شهود عدول يشهدون بأنهم
 رأوا من الرجل والمرأة ما يكون بين الرجل وزوجته من اتصال مباشر ،
 الأمر الذي لا يكاد يراه أحد من البشر .

وكأن الشريعة لا ترصد هذه العقوبة على هذه الفعلة بوصفها ولكنها ترصدها على شيوع هذه الفعلة على الملأ من الناس بحيث لا يبغ ين بين الناس من يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً .

٢ ــ إن الشريعة الإسلامية تقرر درء الحدود بالشبهات بمعنى أن أى شــك فى شهادة الشهود يفسر لصالح المتهم فيسقط بذلك الحد . قال رسول الله الله الدرعوا الحدود بالشبهات ] (١) .

" \_ فرضت الشريعة عقوبة الجلد ثمانين جلدة على من قذف محصنة ثم لم يأت بأربعة يشهدون بأنهم رأوا منها ومن المقذوف بها ما يكون بين النووج وزوجته قال الله تعالى: ﴿ والذين يرمون المحصنات ثم لم ياتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهداء أبيداً وأولئك هم الفاسقون ﴾ (٢).

عـورات المسلمين عـي التسـتر علـي عـورات المسلمين وإمساك الألسنة عن الجهر بالفواحش وإن كانت وقعت ، قال رسـول الله ﷺ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي .

<sup>(</sup>٢) النور : ٤ .

[ لرجل جاء يشهد: هلا سترتهما بثوبك ] يقول الله تعالى: ﴿ إِنَ الذَّيْانَ لَا يَعْمُونَ أَنْ تَشْيِعُ الفَاحِشَةُ فَى الذِّينَ آمنُوا لَهُمْ عَذَابِ أَلَيْمَ فَى الذَّيْا وَالآخُورَةُ وَاللّهُ يَعْمُ وَأَنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١) .

أبعد هذا كله يتخرص متخرص ويقول: إن الإسلام يظلم الإنسان ويهدر أدميته حين يأخذ أولئك الذين يأتون الفاحشة على أعين بما يأخذهم به من جلد بالسياط. وفضح بين الملأ من الناس.

أفلا يسأل هؤلاء المتخرصون أنفسهم ماذا يبقى للإنسان مسن آدميت هوكرامته إذا تركت هذه الفاحشة يعالى بها بعض الآدميين من غير استحياء ثم لا يضرب على أيديهم أحد . إن إنساناً توفرت له كل هذه الميسرات وتجرأ على الترتيب لهذه الفعلة الشنيعة . ثم افتضح حاله حين يراه هذا العدد فسي هذا الوضع . إن إنساناً في مثل هذا الحال لهو إنسان مفسد ضال مضل ولو لم يتم بتره أو تربيته فإن هذا يشكل خطراً على المجتمع كله .

والمتحدثون عن حقوق الإنسان يقولون لا بأس من أن يحبس قترة من الزمن ثم يخرج لكى يمارس عمله ولا يعلمون أن مثل هذا الحبسس سوف يمكنه من أن يخالط من هو أجرم منه ليتعلم منه ويعلمه ويخرجان إلى المجتمع بعد أن أصبحا إمامين في الضلال ليضلا الناس عن طريق رب الناس وهذا هو المشاهد .

فضلاً عن الذي يترتب على الحد من تكفير لهذا الذنب .

وإن المتتبع لا يجد هذه العقوبة قد نفذت "حال تنفيذ العقوبات " إلا فسى أعداد محدودة ولا ضرر في هذا مادام قد وفر الأمن والاستقرار للمجتمع .

<sup>(</sup>۱) النور : ۱۹.

## الشبهة التاسعة والعشرون بعد المائة

### حد الردة

### الرد على الشبهة:

إن الإسلام يقرر حرية اختيار الدين ، فالإسلام لا يكره أحداً على أن يعتنق أى دين يقول الله تعالى ( لا إكراه في الدين ) (١) .

غاية ما هذاك أن الإسلام لا يقبل الشرك بالله ولا يقبل عبادة غيير الله وهذا من صلب حقيقة الإسلام باعتبار كونه دين من عند الله جل وعلا ، ومع ذلك يقبل النصارى واليهود ولا يقاتلهم على ما هم عليه ولكن يدعوهم إليل الإسلام . كما أن الإسلام لا يبيح الخروج لمن دخل في دين الله لا يكلف أحداً أن يجهر بنصرة الإسلام ، ولكنه لا يقبل من أحد أن يخذل الإسلام ، والكنه لا يقبل من أحد أن يخذل الإسلام والدى يرتد عن الإسلام ويجهر بذلك فإنه يكون عدواً للإسلام والمسلمين ولا عجب أن يفرض الإسلام قتل ويعلن حرباً على الإسلام والمسلمين ولا عجب أن يفرض الإسلام قانيف المرتد ، فإن كل نظام في العالم حتى الذي لا ينتمي لأي دين تنص قوانينه أن الخارج عن النظام العام له عقوبة القتل لا غير فيما يسمونه بالخيانة العظمي .

وهذا الذى يرتد عن الإسلام فى معالنة وجهر بارتداده ، إنما يعلن بهذا حرباً على الإسلام ويرفع راية الضلال ويدعو إليها المنفلتين من غير أهل الإسلام وهو بهذا محارب للمسلمين يؤخذ بما يؤخذ به المحاربون لدين الله .

والمجتمع المسلم يقوم أول ما يقوم على العقيدة والإيمان . فالعقيدة أساس هويته ومحور حياته وروح وجوده ، ولهذا لا يسمح لأحد أن ينال من هذا الأساس أو يمس هذه الهوية . ومن هنا كانت الردة المعلنة كبرى

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٥٦.

الجرائم فى نظر الإسلام لأنها خطر على شخصية المجتمع وكيانه المعنوى ، وخطر على الضرورة الأولى من الضرورات الخمس "الدين والنفس والنسل والعقل والمال ".

والإسلام لا يقبل أن يكون الدين ألعوبة يُدخل فيه اليوم ويُخرج منه غداً على طريقة بعض اليهود الذين قالوا: (آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون ) (١).

والردة عن الإسلام ليست مجرد موقف عقلى ، بل هــى أيضاً تغير للولاء وتبديل للهوية وتحويل للانتماء . فالمرتد ينقل ولاءه وانتماءه من أمة إلى أمة أخرى فهو يخلع نفسه من أمة الإسلام التي كان عضواً في جسدها وينقم بعقله وقلبه وإرادته إلى خصومها ويعبر عن ذلك الحديث النبوى بقول رسول الله وي فيه : [ التارك لدينه المفارق للجماعة ] (١) ، وكلمة المفارق للجماعة وصف كاشف لا منشئ ، فكل مرتد عن دينه مفارق للجماعة .

ومهما يكن جرم المرتد في المسلمين لا يتبعون عورات أحدٍ ولا يتسورون على أحدٍ بيته ولا يحاسبون إلا من جاهر بلسانه أو قلم أو فعله مما يكون كفراً بواحاً صريحاً لا مجال فيه لتأويل أو احتمال فأى شك في ذلك يفسر لمصلحة المتهم بالردة .

إن التهاون في عقوبة المرتد المعالن لردته يعرض المجتمع كله للخطو ويفتح عليه باب فتنة لا يعلم عواقبها إلا الله سبحانه . فلا يلبث المرتد أن يغرر بغيره ، وخصوصاً من الضعفاء والبسطاء من الناس ، وتتكون جماعة مناوئة للأمة تستبيح لنفسها الاستعانة بأعداء الأمة عليها وبذلك تقع في

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم .

صراع وتمزق فكرى واجتماعى وسياسى ، وقد يتطور إلى صراع دموى بل حرب أهلية تأكل الأخضر واليابس .

وجمهور الفقهاء قالوا بوجوب استتابة المرتد قبل تنفيذ العقوبة فيه بـــل قال شيخ الإسلام ابن تيمية هو إجماع الصحابة ــ رضى الله عنه ــ وبعض الفقهاء حددها بثلاثة أيام وبعضهم بأقل وبعضهم بأكثر ومنهم من قال يُستتاب أبداً ، واستثنوا من ذلك الزنديق ؛ لأنه يظهر خلاف ما يبطن فلا توبــة لــه وكذلك ساب الرسول ﷺ لحرمة رسول الله وكرامته فلا تقبل منه توبة وألًف ابن تيمية كتاباً في ذلك أسماه " الصارم المسلول على شاتم الرسول " .

والمقصود بهذه الاستتابة إعطاؤه فرصة ليراجع نفسه عسى أن تـزول عنه الشبهة وتقوم عليه الحُجة ويكلف العلماء بالرد على ما فى نفســه مـن شبهة حتى تقوم عليه الحُجة إن كان يطلب الحقيقة بإخلاص وإن كــان لــه هوى أو يعمل لحساب آخرين ، يوليه الله ما تولى .

### الشبهة الثلاثون بعد المائة

## ميراث الأنثى نصف ميراث الذكر

### الرد على الشبهة:

صحيح وحق أن آيات الميراث في القرآن الكريم قد جاء فيها قول الله سبحانه وتعالى : ﴿ للذكر مثل حظ الأنثيين ﴾ (١) ؛ لكن كثيرين من السنين يثيرون الشبهات حول أهلية المرأة في الإسلام ، متخذين من التمايز في الميراث سبيلاً إلى ذلك لا يفقهون أن توريث المرأة على النصف من الرجل ليس موقفًا عامًا ولا قاعدة مطردة في توريث الإسلام لكل الذكور وكل الإناث . فالقرآن الكريم لم يقل : يوصيكم الله في المواريث والوارثين لذكر مثل حظ الأنثيين .. إنما قال : ﴿ يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل خط الأنثيين ﴾ .. أي أن هذا التمييز ليس فاعدة مطردة في كل حالات الميراث ، وإنما هو في حالات خاصة ، بل ومحدودة من بين حالات الميراث .

بل إن الفقه الحقيقى لفلسفة الإسلام فى الميراث تكشف عن أن التماير فى أنصبة الوارثين والوارثات لا يرجع إلى معيار الذكورة والأبوثة .. وإنما لهذه الفلسفة الإسلامية فى التوريث حكم إلهية ومقاصد ربانية قد خفيت عن الذين جعلوا التفاوت بين الذكور والإناث فى بعض مسائل الميراث وحالات شبهة على كمال أهلية المرأة فى الإسلام . وذلك أن التفاوت بين أنصبة الوارثين والوارثات فى فلسفة الميراث الإسلامى \_ إنما تحكمه ثلاثة معايير : -

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۱.

أولها: درجة القرابة بين الوارث ذكرًا كان أو أنتَى وبين المُورَّث المتوفَّى فكلما اقتربت الصلة .. زاد النصيب في الميراث .. وكلما ابتعدت الصلة قل النصيب في الميراث دونما اعتبار لجنس الوارثين ..

وثانيها: موقع الجيل الوارث من التتابع الزمنى للأجيال .. فالأجيال التى تستقبل الحياة ، وتستعد لتحمل أعبائها ، عادة يكون نصيبها فى الميراث أكبر من نصيب الأجيال التى تستدبر الحياة . وتتخفف من أعبائها ، بلل وتصبح أعباؤها \_ عادة \_ مفروضة على غيرها ، وذلك بصرف النظر عن الذكورة والأنوثة للوارثين والوارثات .. فبنت المتوفى ترث أكثر من أمه \_ وكلتاهما أنثى \_ .. وترث البنت أكثر من الأب ! حتى لو كانت رضيعة لم تدرك شكل أبيها .. وحتى لو كان الأب هو مصدر الثروة الته للإبن ، والتى تنفرد البنت بنصفها ! \_ .. وكذلك يرث الابن أكثر من الأب \_

وفى هذا المعيار من معايير فلسفة الميراث فى الإسلام حِكَم الهية بالغمة ومقاصد ربانية سامية تخفى على الكثيرين !..

وهي معابير لا علاقة لها بالذكورة والأنوثة على الإطلاق ..

وثالثها: العبء المالى الذى يوجب الشرع الإسلامى على السوارث تحمله والقيام به حيال الآخرين .. وهذا هو المعيار الوحيد الذى يثمر تفاوتاً بين الذكر والأنثى .. لكنه تفاوت لا يفضى إلى أى ظلم للأنثى أو انتقاص من إنصافها .. بل ربما كان العكس هو الصحيح! ..

ففى حالة ما إذا اتفق وتساوى الوارثون فى درجة القرابـــة .. واتفقــوا وتساووا فى موقع الجيل الوارث من تتابع الأجيال – مثل أولاد المتوفّـــى ، ذكوراً وإناثاً – يكون تفاوت العبء المالى هو السبب فى التفاوت فى أنصبـة الميراث .. ولذلك ، لم يعمم القرآن الكريم هذا التفاوت بين الذكر والأنثى فى عموم الوارثين ، وإنما حصره فى هذه الحالة بالذات ، فقالت الآية القرآنية :

﴿ يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين ﴾ .. ولم تقل : يوصيكم الله في عموم الوارثين .. والحكمة في هذا التفاوت ، في هذه الحالة بالذات ، هي أن الذكر هنا مكلف بإعالة أنثى \_ هي زوجه \_ مع أولادهما .. بينما الأنثي الوارثة أخت الذكر إعالتها ، مع أولادها ، فريضة على الذكر المقترن بها .. فهي \_ مع هذا النقص في ميراثها بالنسبة لأخيها ، المذي ورث ضعف ميراثها ، أكثر حظًا وامتيازاً منه في الميراث .. فميراثها \_ مع إعفائها من الإنفاق الواجب \_ هو ذمة مالية خالصة ومدخرة ، لجبر الاستضعاف الأنثوى ، ولتأمين حياتها ضد المخاطر والتقلبات .. وتلك حكمة إلهية قد تخفي على الكثيرين ..

وإذا كانت هذه الفلسفة الإسلامية في تفاوت أنصبة الوارثين والوارثات وهي التي يغفل عنها طرفا الغلو ، الديني واللاديني ، الذين يحسبون هذا التفاوت الجزئي شبهة تلحق بأهلية المرأة في الإسلام فإن استقراء حالات ومسائل الميراث \_ كما جاءت في علم الفرائض (المواريث) \_ يكشف عن حقيقة قد تذهل الكثيرين عن أفكارهم المسبقة والمغلوطة في هذا الموضوع .. فهذا الاستقراء لحالات ومسائل الميراث ، يقول لنا :

- ١ \_ إن هناك أربع حالات فقط ترث فيها المرأة نصف الرجل .
- ٢ \_ وهناك حالات أضعاف هذه الحالات الأربع ترث فيها المرأة مثل الرجل تماماً.
  - ٣ \_ وهناك حالات عشر أو تزيد ترث فيها المرأة أكثر من الرجل.
  - ٤ \_ وهناك حالات ترث فيها المرأة ولا يرث نظيرها من الرجال.

أى أن هناك أكثر من ثلاثين حالة تأخذ فيها المرأة مثل الرجل ، أو أكثر منه ، أو ترث هي ولا يرث نظيرها من الرجال ، في مقابلة أربع حــالات محددة ترث فيها المرأة نصف الرجل .. (١)!! .

<sup>(</sup>۱) د . صلاح الدين سلطان "ميراث المرأة وقضية المساواة " ص ۱۰ ، ٤٦ ، طبعة القاهرة ، دار نهضــة مصر سنة ١٩٩٩م ــ " سلسلة في التنوير الإسلامي " .

تلك هى ثمرات استقراء حالات ومسائل الميراث فى علم الفرائض ( المواريث ) ، التى حكمتها المعايير الإسلامية التى حددتها فلسفة الإسلام فى التوريث .. والتى لم تقف عند معيار الذكورة والأنوثة ، كما يحسب الكثيرون من الذين لا يعلمون ! ..

وبذلك نرى سقوط الشبهة الأولى من الشبهات الخمس المشارة حول أهلية المرأة ، كما قررها الإسلام .

\*\*\*

### الشبهة الحادية والثلاثون بعد المائة

## شهادة المرأة نصف شهادة الرجل

### الرد على الشبهة:

أما الشبهة الثانية والزائفة التي تثار حول موقف الإسلام من شهادة المرأة .. التي يقول مثيروها : إن الإسلام قد جعل المرأة نصف إنسان ، وذلك عندما جعل شهادتها نصف شهادة الرجل ، مستدلين على ذلك بآية سورة البقرة : ﴿ يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه الله فليكتب وليمثل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولا يبخس منه شيئاً فإن كان الذي عليه الحق سفيها أو لا يستطيع أن يمل هو فليمئل وليه بالعدل واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ولا يأب ألسهداء إذا ما دُعُوا ولا تسأموا أن تكتبوه صغيراً أو كبيراً إلى أجله ذلكم أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأدنى ألا ترتابوا إلا أن تكون تجارة حاضرة التيرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها وأشهدوا إذا تبايعتم ولا يضار كاتب ولا شهيد وإن تفعلوا فإنه فسوق بكم واتقوا الله ويعلمكم الله والله بكل شيء عليم (۱۱).

ومصدر الشبهة التى حسب مثيروها أن الإسلام قد انتقص من أهلية المرأة ، بجعل شهادتها على النصف من شهادة الرجل: [ فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ] هو الخلط بين " الشهادة " وبين " الإشهاد " الذى تتحدث عنه هذه الآية الكريمة .. فالشهادة التى يعتمد عليها القضاء في اكتشاف العدل المؤسس على البينة ، واستخلاصه من ثنايا دعاوى الخصوم ، لا تتخذ من الذكورة أو الأنوثة معيارًا لصدقها أو كذبها ، ومن ثم قبولها أو رفضها .. وإنما معسيارها تحقق اطمئنان القاضي لصدق الشهادة بصرف النظرعن

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٢.

جنس الشاهد ، ذكرًا كان أو أنثى ، وبصرف النظر عن عسدد الشهود .. فالقاضى إذا اطمأن ضميره إلى ظهور البينة أن يعتمد شهادة رجلين ، أو امر أتين ، أو رجل وامرأة ، أو رجل وامرأتين ، أو امرأة ورجلين ، أو رجل واحد أو امرأة واحدة .. ولا أثر للذكورة أو الأنوثة فى الشهادة التى يحكم القضاء بناءً على ما تقدمه له من البينات ..

أما آية سورة البقرة، والتي قالت: [ واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى] فإنها تتحدث عن أمر آخر غير" الشهادة " أمام القضاء .. تتحدث عن " الإشهاد " الذي يقوم به صاحب الدين للستيثاق من الحفاظ على دينه ، وليس عن " الشهادة " التي يعتمد عليها القاضي في حكمه بين المتنازعين .. فهي - الآية - موجهة لصاحب الحق \_ الدَّيْن \_ \_ وليس إلى القاضى الحاكم في النزاع .. بل إن هذه الآية لا تتوجه إلى كــل صاحب حق \_ دَيْن \_ ولا تشترط ما اشترطت من مستويات الإشهاد وعدد الشهود في كل حالات الدّين .. وإنما توجهت بالنصح والإرشاد \_ فقط النصح والإرشاد \_ إلى دائن خاص ، وفي حالات خاصة من الديون ، لــها ملابسات خاصة نصب عليها الآية .. فهو دين إلى أجل مسمى .. ولابد من كتابته .. و لابد من عدالة الكاتب . ويحرم امتناع الكاتب عن الكتابة .. و لابد من إملاء الذي عليه الحق .. وإن لم يستطع فليملل وليه بالعدل .. والإشهاد لا بد أن يكون من رجلين من المؤمنين .. أو رجل وامرأتين من المؤمنين .. وأن يكون الشهود ممن ترضى عنهم الجماعة .. ولا يصح امتناع الشمهود عن الشهادة .. وليست هذه الشروط بمطلوبة في التجارة الحاضرة .. و لا في المبايعات ..

ثم إن الآية ترى في هذا المستوى من الإشهاد الوضع الأقسط والأقوم .. وذلك لا ينفى المستوى الأدنى من القسط ..

ولقد فقه هذه الحقيقة \_ حقيقة أن هذه الآية إنما تتحدث عن " الإشهاد" في دين خاص ، وليس عن الشهادة .. وإنها نصيحة وإرشاد لصاحب الدين \_ ذي المواصفات والملابسات الخاصة \_ وليست تشريعاً موجهاً إلى القاضى \_ الحاكم \_ في المنازعات .. فقه ذلك العلماء المجتهدون ..

ومن هؤلاء العلماء الفقهاء الذين فقهوا هذه الحقيقة ، وفصلوا القول فيها شيخ الإسلام ابن تيمية [٢٦١هـ/٧٢هـ/١٢٦٢ ــ١٣٢٨] وتلميذه العلامــة ابن القيم [٢٩١هـ/ ٢٩٢ ــ ١٣٥٠م] ــ من القدماء ــ والأســـتاذ الإمام الشيخ محمد عبده [ ٢٩٠١هـ/ ١٣٢هـ] والإمام الشيخ محمود شلتوت الإمام الشيخ محمد عبده [ ١٣١٠هـ/ ١٣٦٩هـ] ــ من المحدثين والمعاصرين ــ فقال ابن تيمية ــ فيما يرويه عنه ويؤكد عليه ابن القيم :

قال عن " البينة " التي يحكم القاضى بناء عليها .. والتي وضع قاعدتها الشرعية والفقهية حديث رسول الله ﷺ: " البينة على المدعى ، واليمين على المدعى عليه " \_ رواه البخارى والترمذي وابن ماجه : \_

" إن البينة في الشرع ، اسم لما يبين الحق ويظهره ، وهي تارة تكون أربعة شهود ، وتارة ثلاثة ، بالنص في بينة المفلسس ، وتارة شاهدين ، وشاهد واحد ، وامرأة واحدة ، وتكون نُكولاً (١) ، ويمينًا، أو خمسين يميناً أو أربعة أيمان ، وتكون شاهد الحال .

<sup>(</sup>١) النكول: هو الامتناع عن اليمين.

فقوله على البينة على المدعى "، أى عليه أن يظهر ما يبيّ صحة دعواه، فإذا ظهر صدقه بطريق من الطرق حُكِم له .. " (١) فكما تقوم البينة بشهادة الرجل الواحد أو أكثر، تقوم بشهادة المرأة الواحدة، أو أكثر، وفق معيار البينة التي يطمئن إليها ضمير الحاكم - القاضى - ..

\* ولقد فصل ابن تيمية القول في التمييز بين طرق حفظ الحقوق ، التي أرشدت إليها ونصحت بها آية الإشهاد - الآية ٢٨٢ من سورة البقرة - وهي الموجهة إلى صاحب " الحق الدين " وبين طرق البينة ، التي يحكم الحاكم القاضي بناء عليها .. وأورد ابن القيم تفصيل ابن تيمية هذا تحت عنوان [ الطرق التي يحفظ بها الإنسان حقه ] .. فقال :

"إن القرآن لم يذكر الشاهدين ، والرجل والمرأتين في طرق الحكم التي يحكم بها الحاكم ، وإنما ذكر النوعين من البينات في الطرق التي يحفظ بها الإنسان حقه ، فقال تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه الله فليكتب وليملل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولا يبخس منه شيئاً فإن كان الذي عليه الحق سفيها أو ضعيفا أو لا يستطيع أن يمل هو فليملل وليه بالعدل واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء ﴾ (١) .. فأمرهم ، سبحانه ، بحفظ حقوقهم بالكتاب (١) ، وأمر من عليه الحق أن يملي الكاتب ، فإن لم يكن ممن يصح إملاؤه أملي عنه وليه ، ثم أمر من له الحق أن يستشهد على حقه رجليسن ، فإن لم يجد فرجل وامرأتان ، ثم نهي الشهداء المتحملين للشهادة عن التخلف فإن لم يجد فرجل وامرأتان ، ثم نهي الشهداء المتحملين للشهادة عن التخلف عنن إقامتها إذا طُلبوا لذلك ، ثم رخص لهم في التجارة الحساضرة ألا يكتبوها ، ثم أمرهم بالإشهاد عند التبايع ، ثم أمرهم إذا كانوا على سفر ولم يجدوا كاتباً ، أن يستوثه وا بالرهان المقبوضة .

<sup>(</sup>١) ابن القيم [ الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ] ص٣٤ . تحقيق محمد جميل غازي . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٨٢ .

<sup>(</sup>٣) أي الكتابة .

كل هذا نصيحة لهم ، وتعليم وإرشاد لما يحفظون به حقوق هم ، وما تحفظ به الحقوق شئ وما يحكم به الحاكم [ القاضى ] شئ ، فإن طرق الحكم أوسع من الشاهد والمرأتين ، فإن الحاكم يحكم بالنكول ، واليمين المردودة ولا ذكر لهما في القرآن وأيضاً : فإن الحاكم يحكم بالقرعة بكتاب الله وسنة رسوله الصريحة الصحيحة .. ويحكم بالقافة (١) بالسنة الصريحة الصحيحة الصحيحة .. ويحكم بالقامة (١) بالسنة الصحيحة الصحيحة ويحكم بالقامة (١) بالسنة الصحيحة الصديحة مناهد الحال إذا تداعى الزوجان أو الصانعان متاع البيت والدكان ، ويحكم ، عند من أنكر الحكم بالشاهد واليمين .. بوجود الآجر في الحائط ، فيجعله للمدعى إذا كان جهته .. وهذا كله ليس في القرآن ، ولا حكم به رسول الله من أحد من أصحابه ..

فإن قيل : فظاهر القرآن يدل على أن الشاهدين . الشاهدين ، وأنه لا يُقْضَى بهما إلا عند عدم الشاهدين .

قيل: القرآن لا يدل على ذلك ، فإن هذا أمر لأصحاب الحقوق بما يحفظون به حقوقهم ، فهو سبحانه أرشدهم إلى أقوى الطرق ، فإن لم يقدروا على أقواها انتقلوا إلى ما دونها .. وهو \_ سبحانه \_ لم يذكر ما يحكم به الحاكم ، وإنما أرشدنا إلى ما يحفظ به الحق ، وطرق الحكم أوسع من الطرق التى تُحفظ بها الحقوق " (٣) ..

وبعد إيراد ابن القيم لهذه النصوص \_ نقلاً عن شيخه وشيخ الإسلام ابن تيمية \_ علق عليها ، مؤكداً إياها ، فقال: "قلت \_ [ أى ابن القيم ] \_: وليس في القرآن ما يقتضى أنه لا يُحكم إلا بشاهدين ،أو شاهد وامرأتين ،

<sup>(</sup>١) القافة : ــ مفسردها قائف ــ هو الذي يعسرف الآثار ــ آثار الأقدام ــ ويعرف شبه الرجــــل بأخيـــه وأبيه ..

<sup>(</sup>٢) القامة : الأيمان ، تقسم على أهل المحلة الذين وجد المقتول فيهم .

<sup>(</sup>٣) [ الطرق الحكمية في السياسة الشرعية إص ١٠٥-١٠٥ ، ٢٣٦،٢١٩ .

فإن الله سبحانه إنما أمر بذلك أصحاب الحقوق أن يحفظ وا حقوق هم بهذا النصاب ، ولم يأمر بذلك الحكام أن يحكموا به ، فضلاً عن أن يكوو قد أمر هم ألا يقضوا إلا بذلك . ولهذا يحكم الحاكم بالنكول ، واليمين المردودة ، والمرأة الواحدة ، والنساء المنفردات لا رجل معهن ، وبمعاقد القُم ط (۱) ، ووجوه الآجر ، وغير ذلك من طرق الحكم التي تُذكر في القرآن . فطرق الحكم شئ ، وطرق حفظ الحقوق شئ آخر ، وليس بينهما تلازم ، فتُحف ظ الحقوق بما لا يحكم به الحاكم مما يعلم صاحب الحق أنه يحفظ به حقه ، ويحكم الحاكم بما لا يحفظ به صاحب الحق حقه ، ولا خطر على الله . " (۲) .

فطرق الإشهاد ، في آية سورة البقرة \_ التي تجعل شهادة المرأتين تعدل شهادة رجل واحد \_ هي نصيحة وإرشاد لصاحب الدين \_ ذي الطبيعة الخاصة - .. وليست التشريع الموجه إلى الحاكم \_ القاصى \_ والجامع لطرق الشهادات والبينات .. وهي \_ أيضاً \_ خاصة بدين له مواصف الهوملاساته ، وليست التشريع العام في البينات التي تُظهر العدل فيحكم به القضاة ..

\* وبعد هذا الضبط والتمييز والتحديد .. أخذ ابن تيمية يعدد حالات البينات والشهادات التي يجوز للقاضي \_ الحاكم \_ الحكم بناء عليها .. فقال : " إنه يجوز للحاكم [ القاضي ] الحكم بشهادة الرجل الواحد إذا عرف صدقه في غير الحدود ، ولم يوجب الله على الحاكم ألا يحكم إلا بشاهدين أصلاً ، وإنما أمر صاحب الحق أن يحفظ حقه بشاهدين ، أو بشاهد وامرأتين ، وهذا لا يدل على أن الحاكم لا يحكم بأقل من ذلك ، بل قد حكم رسول الشاه ، بالشاهد واليمين ، وبالشاهد فقط ، وليس ذلك مخالفاً لكتاب الله عند من فهمه ، ولا بين حكم الله وحكم رسوله خلف .. وقد

<sup>(</sup>١) مفردها قمط ــ بكسر القاف وسكون الميم ــ : ما تشد به الإخصاص ومكونات البناء ولبناته .

<sup>(</sup>٢) [ الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ] ص ١٩٨ .

قبل النبى على شهادة الأعرابي وحده على رؤية هلال رمضان ، وتسمية بعض الفقهاء ذلك إخباراً ، لا شهادة ، أمر لفظى لا يقدح فى الاستدلال ، ولفظ الحديث يرد قوله ، وأجاز الله شهادة الشاهد الواحد فى قضية السلّب (۱) ، ولم يطالب القاتل بشاهد آخر ، واستحلفه ، وهذه القصة [وروايتها في الصحيحين] صريحة في ذلك .. وقد صرح الأصحاب : أنه تقبل شهادة الرجل الواحد من غير يمين عند الحاجة ، وهو الذي نقله الخرقي [٤٣٣هـ - ٩٤٥] في مختصره ، فقال : وتقبل شهادة الطبيب العدل في الموضحة (٢) إذا لم يقدر على طبيبين ، وكذلك البيطار فى داء الدابة .. " (٣) .

\* وكما تجوز شهادة الرجل الواحد ... في غير الحدود ... وكما تجوز شهادة الرجال وحدهم في الحدود ، تجوز ... عند البعض ... شهادة النساء وحدهن في الحدود .. وعن ذلك يقول ابن تيمية ، فيما نقله ابن القيم : " وقد قبل النبي شهادة المرأة الواحدة في الرضاع ، وقد شهدت علي فعل نفسها ، ففي الصحيحين عن عقبة ابن الحارث : " أنه تزوج أم يحيى بنيت أبي إهاب ، فجاءت أمة سوداء ، فقالت : قد أرضعتكما . فذكرت ذلك للنبي أن قد أرضعتكما ! فكيف ؟ وقد زعمت أن قد أرضعتكما ! ".

وقد نص أحمد على ذلك في رواية بكر بن محمد عن أبيه ، قال: في المرأة تشهد على مالا يحضره الرجال من إثبات استهلال الصبي (١)، وفي الحمّام يدخله النساء ، فتكون بينهن جراحات .

<sup>(</sup>١) السُلُب ــ بفتح السين مشددة ، وفتح اللام -: هو متاع القتيل وعدته ، يأخذه قاتله .. وفي الحديث : " من قتل قتيلاً فله سَلَبُهُ " .

<sup>(</sup>٢) الموضعة : هي الجراحات التي هي دون قتل النفس .

<sup>(</sup>٣) [ الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ] ص ٩٨ ، ١١٣ ، ١٢٣ .

<sup>(</sup>٤) استهلال الصبى : هو أن يحدث منه ما يدل على حياته ... ساعة الولادة ... من رفع صوت أو حرك...ة عضو أو عين ، وهو شرط لتمتعه بحقوق الأحياء .

وقال إسحاق بن منصور: قلتُ لأحمد في شهادة الاستدلال: " تجوز شهادة امرأة واحدة في الحيض والعدة والسقط والحمّام، وكل مالا يطلع عليه إلا النساء ".

فقال: "تجوز شهادة امرأة إذا كانت ثقة ، ويجوز القضاء بشهادة النساء منفردات في غير الحدود والقصاص عند جماعة من الخَلَف والسلف ". وعن عطاء [۲۷-۱۱هـ/۲۲۷ ـ ۲۳۲م] أنه أجاز شهادة النساء في النكال وغن شريح [۸۷هـ/ ۲۹۲م] أنه أجاز شهادة النساء في الطلاق . وقال بعض الناس : تجوز شهادة النساء في الحدود . وقال مهنا : قال لي أحمد بن حنبل : قال أبو حنيفة : تجوز شهادة القالمة وحدها ، وإن كانت يهودية أو نصرانية .. " (۱) .

ذلك أن العبرة هنا \_ فى الشهادة \_ إنما هى الخبرة والعدالـة ، وليست العبرة بجنس الشاهـد \_ ذكراً كان أو أنثى \_ ففى مهن مثـل الطـب .. والبيطـرة .. والترجمة أمام القاضى .. تكون العـبرة "بمعرفـة أهـل الخدة " (٢) .

\* بل لقد ذكر ابن تيمية \_ في حديثه عن الإشهاد الذي تحدثت عنه آية سورة البقرة \_ أن نسيان المرأة ، ومن ثم حاجتها إلى أخرى تذكرها ﴿ أن تضلل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ﴾ ليس طبعًا ولا جبلة في كل النساء ، وليس حتمًا في كل أنواع الشهادات .. وإنما هو أمر له علاقة بالخبرة والمران ، أي أنه مما يلحقه التطور والتغيير .. وحكى ذلك عنه ابن القيم فقال :

" قال شيخنا ابن تيمية ، رحمه الله تعالى : قوله تعالى : : ﴿ فَإِن لَم يكونا

<sup>(</sup>١) [الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ] ص ١١٥-١١٧ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق . ص ١٨٨ ، ١٩٣ .

رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى فيه دليل على أن استشهاد امرأتين مكان رجل واحد إنما هو لإذكار إحداهما للأخرى ، إذا ضلت ، وهذا إنما يكون فيما فيه الضلل في العادة ، وهو النسيان وعدم الضبط .. فما كان من الشهادات لا يُخافُ فيه الضلال في العادة لم تكن فيه على نصف الرجل .. " (١) .

فحتى فى الإشهاد ، يجوز لصاحب الدَّيْن أن يحفظ دينه \_ وفق نصيحة وإرشاد آية سورة البقرة \_ بإشهاد رجل وامرأة ، أو امرأتين ، وذلك عند توافر الخبرة للمرأة فى موضوع الإشهاد .. فهى \_ فى هذا الإشهاد \_ ليست شهادتها دائماً على النصف من شهادة الرجل ..

ولقد كرر ابن القيم \_ وأكد \_ هذا الذي أشرنا إلى طرف منه ، في غير كتابه [ الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ] فقال في كتابه " إعالام الموقعين عند رب العالمين" \_ أثناء حديثه عن " البينة " وحديث رسول الله على المدعى واليمين على من أنكر " \_ خلال شرحه لخطاب عمر بن الخطاب إلى أبي موسى الأسعرى [ ٢١ق هـ ٤٤هـ ٢٠٣ م عمر بن الخطاب إلى أبي موسى الأسعرى [ ٢١ق هـ ٤٤هـ ٢٠٣ م ٥٣٦م ] في قواعد القضاء وآدابه - قال : " إن البينة في كالم الله ورسوله ، وكلام الصحابة اسم لكل ما يبين الحق .. ولم يختص لفظ البينة فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ) فهذا في التّحمل والوثيقة التي يحفظ فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ) فهذا في التّحمل والوثيقة التي يحفظ بها صاحب المال حقه ، لا في طرق الحكم وما يحكم به الحاكم ، فان فذكر \_ سبحانه \_ ما يحفظ به الحقوق من الشهود ، ولم يذكر أن الحكام لا يحكمون إلا بذلك .. فإن طرق الحكم أعم من طرق حفظ الحقوق .. وقال سبحانه : ( ممن ترضون من الشهداء) لأن صاحب الحق هو الذي يحفظ ماله بمن يرضاه .. " .

وعلل ابن تيمية حكمة كون شهادة المرأتين ــ فى هذه الحالة ــ تعدلان شهادة الرجل الواحد ، بأن المرأة ليست مما يتحمل عادة مجالس وأنواع هذه المعاملات .. لكن إذا تطورت خبراتها وممارساتها وعاداتها ، كانت شهادتها

\_ حتى فى الإشهاد على حفظ الحقوق والديون \_ مساوية لشهادة الرجل .. فقال :

" ولا ريب أن هذه الحكمة في التعدد هي في التحمل ، فأما إذا عقلت المرأة ، وحفظت وكانت ممن يوثق بدينها فإن المقصود حاصل بخبرها كما يحصل بأخبار الديانات ، ولهذا تُقبل شهادتها وحدها في مواضع ، ويُحكم بشهادة امرأتين ويمين الطالب في أصح القولين ، وهو قول مالك [ ٩٣- ١٧٩هـ ٢١٧- ٢٥٩م] وأحد الوجهين في مذهب أحمد .. "

والمقصود أن الشارع لم يَقِف الحكم في حفظ الحقوق البتة على شهادة ذكرين ، لا في الدماء ولا في الأموال ولا في الفروج ولا فسى الحدود .. وسر المسألة ألا يلزم من الأمر بالتعدد في جانب التحمل وحفظ الحقوق الأمر بالتعدد في جانب الحكم والثبوت ، فالخبر الصادق لا تأتى الشريعة برده أبداً (١).

وهذا الذى قاله ابن تيمية وابن القيم \_ فى حديثهما عن آية سورة البقرة \_ هو الذى ذكره الإمام محمد عبده ، عندما أرجع تميز شهادة الرجال على هذا الحق \_ الذى تحدثت عنه الآية \_ على شهادة النساء ، إلى كون النساء \_ فى ذلك التاريخ \_ كن بعيدات عن حضور مجالس التجارات ، ومن شم بعيدات عن تحصيل التحمل والخبرات فى هذه الميادين .. وهو واقع تاريخى خاضع للتطور والتغير ، وليس طبيعة ولا جبلة فى جنس النساء على مر العصور .. ولو عاش الإمام محمد عبده إلى زمننا هذا ، الذى زخر ويزخر بالمتخصصات فى المحاسبة والاقتصاد وإدارة الأعمال ، وب " سيدات الأعمال " اللائى ينافسن " رجال الأعمال " لأفاض وتوسع فيما قال ، ومع ذلك ، فحسبه أنه قد تحدث \_ قبل قرن من الزمان \_ فى تفسيره لآية سورة البقرة هذه رافضاً أن يكون نسيان المرأة جبلة فيها وعامًا فى كل موضوعات الشهادات ، فقال :

<sup>(</sup>۱) [ إعلام الموقعين عن رب العالمين ] جــ ۱ ص ۹۰-۹۲، ۹۲-۹۰، ۱۰٤،۱۰۳، ملبعة بيروت ســنة

"تكلم المفسرون في هذا ، وجعلوا سببه المزاج ، فقلوا : إن مزاج المرأة يعتريه البرد فيتبعه النسيان ، وهذا غير متحقق ، والسبب الصحيح أن المرأة ليس من شأنها الاشتغال بالمعاملات المالية ونحوها من المعاوضات ، فلذلك تكون ذاكرتها ضعيفة ،ولا تكون كذلك في الأمور المنزلية التك هي شغلها ، فإنها أقوى ذاكرة من الرجل ، يعنى أن من طبع البشر دكراناً وإناثاً أن يقوى تذكرهم للأمور التي تهمهم ويكثر اشتغالهم بها " (١) .

ولقد سار الشيخ محمود شلتوت \_ الذى استوعب اجتهادات ابن تيميـة وابن القيم ومحمد عبده \_ مع هذا الطريق ، مضيفاً إلى هذه الاجتهادات علماً آخر عندما لفت النظر إلى تساوى شهادة الرجل فى " اللعان " .. فكتب يقول عن شهادة المرأة وكيف أنها دليل على كمال أهليتها ، وذلك على العكس من الفكر المغلوط الذى يحسب موقف الإسلام من هذه القضيـة انتقاصـًا مـن إنسانيتها .. كتب يقول :

إن قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ﴾ ليس وارداً في مقام الشهادة التي يقضى بها القاضى ويحكم ، وإنما هو في مقام الإرشاد إلى طرق الاستيثاق والاطمئنان على الحقوق بين المتعاملين وقت التعامل ﴿ يأيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولايأب كاتب أن يكتب كما علمه الله ﴾ إلى أن قال : ﴿ واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ﴾ (١). فالمقام مقام استيثاق على الحقوق ، لا مقام قضاء بها . والآية ترشد إلى أفضل أنواع الاستيثاق الذي تطمئن به نفوس المتعاملين على حقوقهم .

<sup>(</sup>١) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] جـــ ع ص٧٣٧ . دراسة وتحقيق : د . محمد عمــــــارة . طبعــة القاهرة سنة ٩٩٣ م .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٨٢

وليس معنى هذا أن شهادة المرأة الواحدة أو شهادة النساء اللاتى ليس معهن رجل ، لايثبت بها الحق ، ولا يحكم بها القاضى ، فإن أقصص ما يطلبه القضاء هو " البينة " .

وقد حقق العلامة ابن القيم أن البينة في الشرع أعم من الشهادة ، وأن كل ما يتبين به الحق ويظهره ، هو بينة يقضى بها القاضى ويحكم . ومن ذلك : يحكم القاضى بالقرائن القطعية ، ويحكم بشهادة غير المسلم متى وثق بها واطمأن إليها .

واعتبار المرأتين في الاستيثاق كالرجل الواحد ليس لضعف عقلها ، الذي يتبع نقص إنسانيتها ويكون أثراً له ، وإنما هو لأن المرأة \_ كما قال الشيخ محمد عبده \_ " ليس من شأنها الاستغال بالمعاملات المالية ونحوها من المعاوضات ، ومن هنا تكون ذاكرتها فيها ضعيفة ، ولا تكون كذلك في الأمور المنزلية التي هي شغلها ، فإنها فيها أقوى ذاكرة من الرجل ، ومن طبع البشر عامة أن يقوى تذكرهم للأمور التي تهمهم ويمارسونها ، ويكثر اشتغالهم بها .

والآية جاءب على ما كان مألوفاً في شأن المرأة ، ولا يزال أكثر النساء كذلك ، لا يشهدن مجالس المداينات ولا يشتغلن بأسواق المبايعات ، واشتغال بعضهن بذلك لا ينافى هذا الأصل الذى تقضى به طبيعتها في الحياة .

وإذا كانت الآية ترشد إلى أكمل وجوه الاستيثاق ، وكان المتعاملون في بيئة يغلب فيها اشتغال النساء بالمبايعات وحضور مجالس المداينات ، كيان لهم الحق في الاستيثاق بالمرأة على نحو الاستيثاق بالرجل متى اطمأنوا إلى تذكر ها وعدم نسيانها على نحو تذكر الرجل وعدم نسيانه .

هــذا وقد نص الفقهاء على أن من القضايا ما تقبل فيه شــهادة المـرأة وحدها ، وهى القضايا التى لم تجر العادة بإطلاع الرجال على موضوعاتها ، كالولادة والبكارة ، وعيوب النساء والقضايا الباطنية .

وعلى أن منها ما تقبل فيه شهادة الرجل وحده ، وهى القضايا التى تشير موضوعاتها عاطفة المرأة ولا تقوى على تحملها ، على أنهم قدروا قبول شهادتها في الدماء إذا تعينت طريقاً لثبوت الحق واطمئنان القاضى إليها .

ومالنا نذهب بعيداً ، وقد نص القرآن على أن المرأة كالرجل ـ سـواء بسواء ـ في شهادات اللعان ، وهو ما شرعه القرآن بين الزوجين حينما يقذف الرجل زوجه وليس له على ما يقول شهود ﴿ والذين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهداء إلا أنفسهم فشهادة أحدهم أربع شهادات بالله إنه لمسن الصادقين \* والخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين \* ويدرأ عنها العذاب أن تشهد أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين \* والخامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين ﴾ (١).

أربع شهادات من الرجل ، يعقبها استمطار لعنة الله عليه إن كان مسن الكاذبين ، ويقابلها ويبطل عملها ، أربع شهادات من المرأة يعقبها استمطار غضب الله عليها إن كان من الصادقين .. فهذه عدالة الإسلام فسى توزيع الحقوق العامة بين الرجل والمرأة ، وهي عدالة تحقق أنهما فسى الإنسانية سواء .. (٢).

هكذا وضحت صفحة الإسلام .. وصفحات الاجتهاد الإسلامي في قضية مساواة شهادة المرأة وشهادة الرجل ، طالما امتلك الشاهد أو الشاهدة مقومات ومؤهلات وخبرة هذه الشهادة .. لأن الأهلية الإنسانية بالنسبة لكل منهما واحدة ، ونابعة من وجدة الخلق ، والمساواة في التكاليف ، والتناصر في

<sup>(</sup>١) النور :٦ــ٩ .

<sup>(</sup>٢) [الإسلام عقيدة وشريعة ] ص ٢٣٩- ٢٤١ . طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠هـــ سنة ١٩٨٠م .

المشاركة بحمل الأمانة التي حملها الإنسان ، أمانة استعمار وعمران هذه الحياة .

\*وأخيراً \_ وليس آخراً \_ فإن ابن القيم يستدل بالآية القرآنية: ﴿ وكذلك جعاناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ﴾ (١) . على أن المرأة كالرجل في هذه الشهادة على بلاغ الشريعة ورواية السنة النبوية .. فالمرأة كالرجل في " رواية الحديث " ، التي هي شهادة على رسول الله الله ..

وإذا كان ذلك مما أجمعت عليه الأمة ، ومارسته راويات الحديث النبوى جيلاً بعد جيل " والرواية شهادة " فكيف تقبل الشهادة ... من المرأة ... على رسول الشاه ولا تقبل على واحد من الناس ؟ .. إن المرأة العدل ... إن بنص عبارة ابن القيم ] ... كالرجل في الصدق والأمانة والديانة (٢) .

ذلكم هو منطق شريعة الإسلام ـ وكلها منطق \_ وهذا هوعدلها بين النساء والرجال \_ وكلها عدل \_ وكما يقول ابن القيم :" وما أثبت الله ورسوله قط حكماً من الأحكام يُقطع ببطلان سببه حسنًا أو عقلاً ، فحاشا أحكامه سبحانه من ذلك ، فإنه لا أحسن حكمًا منه \_ سبحانه وتعالى \_ ولا أعدل . ولا يحكم حكماً يقول العقل : ليته حكم بخلافه ، بل أحكامه كلها مما يشهد العقل والفِطر بحسنها ، ووقوعها على أتم الوجوه وأحسنها ، وأنه لا يصلح في موضعها سواها " (٣) .

\*\*\*

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٤٣ .

<sup>(</sup>٢) [ الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ] ص٢٣٦، ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص٣٢٩ .

هـــذا .. ولقد تعمدنا في إزالة هذه الشبهة أمران :

أولهما: أن ندع نصوص أئمة الاجتهاد الإسلامي هي التي تبدد غيره هذه الشبهة ، لا نصوصنا نحن .. وذلك حتى لا ندع سبيلاً لشبهات جديدة في هذا الموضوع!

وثاتيهما: أن تكون هذه النصوص للأئمة المبرزين في إطار الساف والسلفيين .. وذلك حتى نقطع الطريق على أدعياء السلفية الذين حملوا العادات الراكدة لمجتمعاتهم على دين الإسلام ، فاستبدلوا هذه العادات بشريعة الإسلام! .. وحتى نقطع الطريق كذلك على غلاة العلمانيين والعلمانيات ، الذين استبدلوا البدع الفكرية الوافدة بحقائق وحقيقة الإسلام، والذين يتحسسون مسدساتهم إذا ذكرت مصطلحات السلفية والسلفيين! ..

فإنصاف المرأة ، وكمال واكتمال أهليتها هو موقف الإسلام ، الذى نــزل به الروح الأمين على قلب الصادق الأمين .. وهــو موقف كــل تيــارات الاجتهاد الإسلامي ، على امتداد تاريخ الإسلام .

\*\*\*

#### الشبهة الثانية والثلاثون بعد المائة

### النساء ناقصات عقل ودين

#### الردعلى الشبهة:

المصدر الحقيقى لهذه الشبهة هو العادات والتقاليد الموروثة ، والتى تنظر إلى المرأة نظرة دونية .. وهى عادات وتقاليد جاهلية ، حرر الإسلام المرأة منها .. لكنها عادت إلى الحياة الاجتماعية ، فى عصور التراجع الحضارى مستندة \_ كذلك \_ إلى رصيد التمييز ضد المرأة الذى كانت عليه مجتمعات غير إسلامية ، دخلت فى إطار الأمة الإسلامية والدولة الإسلامية ، دون أن تتخلص تماماً من هذه المواريث .. فسرعة الفتوحات الإسلامية \_ التي التي القوى العظمى المناوئة للإسلام \_ قوى الفرس والروم \_ وما تبعها من سرعة امتداد الدولة الإسلامية ، قد أدخلت فى الحياة الإسلامية شعوباً وعادات وتقاليد لم تتح هذه السرعة للترابية الإسلامية وقيمها أن تتخلص تلك الشعوب من تلك العادات والتقاليد ، والتى تكون \_ عادة \_ أشد رسوخاً وحاكمية من القيم الجديدة .. حتى لتغالب فيه هذه العادات الموروثة العقائد والأنساق الفكرية والمثل السامية للأديان والدعوات الجديدة والوليدة ، محاولة التغلب عليها ! .

ولقد حاولت هذه العادات والتقاليد بعد أن ترسخت وطال عليها الأمد ، في ظل عسكرة الدولة الإسلامية في العهدين المملوكي والعثماني أن تجد لنظرتها الدونية للمرأة "غطاء شرعيًا " في التفسيرات المغلوطة لبعض الأحاديث النبوية وذلك بعد عزل هذه الأحاديث عن سياقها ، وتجريدها من ملابسات ورودها ، وفصلها عن المنطق الإسلامي منطق تحرير المرأة كجزء من تحريره للإنسان ، ذكراً كان أو أنثى هذا الإنسان فلقد جاء الإسلام ليضع عن الناس إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ،

وليحيى ملكات وطاقات الإنسان ـ مطلق جنس ونوع الإنسان ـ وليشـرك الإناث والذكور جميعاً في حمل الأمانة التي حملها الإنسان ، وليكون بعضهم أولياء بعض في النهوض بالفرائض الاجتماعية ، الشاملة لكل ألوان العمـــل الاجتماعي والعام ..

لكن العادات والنقاليد الجاهلية \_ في احتقار المرأة ، والانتقاص من أهليتها ، وعزلها عن العمل العام ، وتعطيل ملكاتها وطاقاتها الفطرية \_ قد دخلت في حرب ضروس ضد القيم الإسلامية لتحرير المرأة .. وسعت إلى النفسيرات الشاذة والمغلوطة لبعض الأحاديث النبوية والمأثورات الإسلامية كي تكون " غطاءً شرعياً " لهذه العادات والتقاليد ..

فبعد أن بلغ التحرير الإسلامي للمرأة إلى حيث أصبحت به وفيه :

- \* طليعة الإيمان بالإسلام .. والطاقة الخلاقة الداعمة للدين ورسوله كما كان حال أم المؤمنين خديجة بنت خويلد [ 70 70 هـ 70 70 م] رضى الله عنها.. حتى لقد كان عام وفاتها عام حرن المسلمين ورسول الإسلام ودعوة الإسلام ..
- \* وطليعة شهداء الإسلام .. كما جسدتها شهادة سمية بنت خياط [ ٧ق هـــ \* وطليعة شهداء الإسلام .. كما جسدتها شهادة سمية بنت خياط [ ٧ق هــ ٢٦هـ /٢٥٥ / ٢٥م] ..
- \* وطليعة المشاركة في العمل العام ــ السياسي منه ، والشورى ، والفقهي ، والدعوى ، والأدبى ، والاجتماعى . بل والقتالي كما تجسدت في كوكبــة النخبة والصفوة النسائية التي تربت في مدرسة النبوة ..

بعد أن بلغ التحرير الإسلامي للمرأة هذه الآفاق .. أعادت العادات والتقاليد المرأة ــ أو حاولت إعادتها ــ إلى أسر وأغلال منظومة من القيم الغربية عن الروح الإسلامية .. حتى أصبحت المفاخرة والمباهاة باعراف ترى :

- \* أن المرأة الكريمة لا يليق بها أن تخرج من مخدعها إلا مرتان: أولاهما: إلى مخدع الزوجية .. وثاتيتهما: إلى القبر الذى تُدفن فيه! ..
  - \* فهي عورة ، لا يسترها إلا "القبر "!.

ولم أر نعمة شملت كريماً \*\*\* كنعمة عورة سُترت بقبر! وإذا كان الإسلام قد حفظ حياتها من الوأد المادى ــ القتا، ــ فــ إن المجــ دوالمكرمات ــ في تلك العادات ــ هي في موتها!

ومن غاية المجد والمكرمات \*\*\* بقاء البنين وموت البنات! تهوى حياتى وأهوى موتها شفقا \*\*\* والموت أكرم نزّال على الحرم!

\* وشوراها شؤم يجب اجتنابها .. وإذا حدثت فلمخالفتها ، وللحذر من الأخذ بها! .

والأكثر خطورة من هذه الأعراف والعادات والتقاليد ، التي سادت أوساطا ملحوظة ومؤثرة في حياتنا الاجتماعية ، إيان مرحلة التراجع الحضارى ، هي التفسيرات المغلوطة لبعض المرويات الإسلامية بحثاً عن مرجعية إسلامية وغطاء شرعى لقيم التخلف والانحطاط التي سادت عالم المرأة في ذلك التاريخ .. لقد كان الحظ الأوفر في هذا المقام للتفسير الخاطيء الذي ساد وانتشر لحديث رسول الشال الذي رواه البخارى ومسلم عن نقص النساء في العقل والدين .. وهو حديث رواه الصحابي الجليل أبو سعيد الخدرى للمصلى فمر على النساء ، فقال : "خرج رسول الله في أضحى أو فيطر اليل المصلى فمر على النساء ، فقال : "خرج رسول الله في أضحى أو فيطر الله المصلى فمر على النساء ، فقال :

- " يا معشر النساء ، ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل الحازم من إحداكن " .
  - قلن : وما نقصان ديننا وعقلنا يا رسول الله ؟ .
  - قال: " أليس شهادة المرأة مثل نصف شهادة الرجل "؟ .
    - قلن : بلي .

- قال : " فذلك من نقصان عقلها . أليس إذا حاضت لم تصلُّ ولم تصم ؟ " .
  - قلن : بلى .
  - قال : " فذلك من نقصان دينها " .

ذلكم هو الحديث الذى اتّخذ تفسيره الملغوط و لا يسزال " عطاء شرعيًّا " للعادات والتقاليد التى تنتقص من أهلية المرأة .. والذى ينطلق منه نفر من غلاة الإسلاميين فى " جهادهم " ضد إنصاف المرأة وتحريرها مسن أعلال التقاليد الراكدة .. وينطلق منه المتغربون وغلاة العلمانيين فى دعوتهم إلى إسقاط الإسلام من حسابات تحرير المرأة ، وطلب هذا التحرير فى النماذج الغربية الوافدة ..

الأمر الذى يستوجب إنقاذ المرأة من هذه التفسيرات المغلوطة لهذا الحديث .. بل إنقاذ هذا الحديث الشريف من هذه التفسيرات! ..

وذلك من خلال نظرات في متن " الحديث و " مضمونه " نكثفها في عدد من النقاط:

أولاها: أن الذاكرة الضابطة لنص هذا الحديث قد أصابها ما يطرح بعض علامات الاستفهام .. ففي رواية الحديث شك من الرواي حول مناسبة قوله .. هل كان ذلك في عيد الأضحى ؟ أم في عيد الفطر؟ .. وهو شك لا يمكن إغفاله عند وزن المرويات والمأثورات.

وثانيتها: أن الحديث يخاطب حالة خاصة من النساء ، ولا يشرع شريعة دائمة ولا عامة في مطلق النساء .. فهو يتحدث عن "واقع " والحديث عن " الواقع " للتوابت " عبادات وقيمًا ومعاملات للتغير والتطور .. في قيمًا ومعاملات للسيء آخر ..

فعندما يقول الرسول الله "إنا أمة أمية ، لا نكتب و لا نحسب " . رواه البخارى ومسلم والنسائى وأبو داود والإمام أحمد ـ فهو يصف " واقعاً " ، ولا يشرع لتأييد الجهل بالكتابة والحساب ، لأن القرآن الكريم قد بدأ بفريضة

"القراءة "لكتاب الكون ولكتابات الأقلام ﴿ اقرأ باسم ربك السذى خلس خلق الإنسان من علق \* اقرأ وربك الأكرم \* الذى علسم بالقلم \* علسم الإنسان ما لم يعلم ﴾ (١) و لأن الرسول ﴿ الذى وصف " واقع " الأمية الكتابية والحسابية ، و هو الذى غير هذا الواقع ، بتحويل البدو الجهلاء الأميين إلسى قراء وعلماء و فقهاء ، و ذلك امتثالاً لأمر ربه ، فى القرآن الكريم ، السذى علمنا أن من وظائف جعل الله سبحانه وتعالى ساقمر منازل أن نتعلسم عدد السنين والحساب ﴿ هو الذى جعل الشمس ضياء والقمر نوراً وقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب ما خلق الله ذلك إلا بساحق يفصل الآيات لقوم يعلمون ﴾ (٢) . فوصف " الواقع " كما نقول الآن مثلاً : " نحن مجتمعات متخلفة " لا يعنى شرعنة هذا " الواقع " و لا تأبيده ، فضلاً عسن تأبيده ، بأى حال من الأحوال .

وثالثتها: أن في بعض روايات هذا الحديث \_ وخاصة رواية ابن عباس \_ رضى الله عنهما \_ ما يقطع بأن المقصود به إنما هي حالات خاصة لنساء لهن صفات خاصة ، هي التي جعلت منهن أكثر أهل النار ، لا لأنهن نساء ، وإنما لأنهن \_ كما تنص وتعلل هذه الرواية \_ " يكفرن العشير " ، ولو أحسن هذا العشير إلى إحداهن الدهر كله ، ثم رأت منه هِنَة أو شيئاً لا يعجبها ، كفرت \_ كفر نعمة \_ بكل النعم التي أنعم عليها بها ، وقالت \_ بسبب النزق أو الحمق أو غلبة العاطفة التي تنسيها ما قدمه لها هذا الع من إحسان \_ " ما رأيت منك خيراً قط " ! \_ رواه البخاري ومسلم والنسائي ومالك \_ في الموطأ \_ . .

فهذا الحديث \_ إذن \_ وصف لحالة بعينها ، وخاص بهذه الحالة .. وليس تشريعاً عامًّا ودائماً لجنس النساء ..

<sup>(</sup>١) العلق : ١-٥ .

 <sup>(</sup>٢) سورة يونس : الآية ٥ .

ورابعتها: أن مناسبة الحديث ترشح ألفاظه وأوصافه لأن يكون المقصود من ورائها المدح وليس الذم .. فالذين يعرفون خُلق من صنعه الله على عينه ، حتى جعله صاحب الخُلق العظيم (وإنك لعلى خلق عظيم) (۱)..

والذين يعرفون كيف جعل الرسول من " العيد " \_ الذى قال فيه هذا الحديث \_ " فرحة " أشرك فى الاستمتاع بها \_ مع الرجال \_ كل النساء ، حتى الصغيرات ، بل وحتى الحُيَّض والنفساء ! . . الذين يعرفون صلحب هذا الخلق العظيم ، ويعرفون رفقه بالقوارير ، ووصاياه بهن حتى وهو على فراش المرض يودع هذه الدنيا . . لا يمكن أن يتصوروه أذلك الذى يختار يوم الزينة والفرحة ليجابه كل النساء ومطلق جنس النساء بالذم والتقريع والحكم المؤبد عليهن بنقصان الأهلية ، لنقصانهن فى العقل والدين ! . .

وإذا كانت المناسبة \_ يوم العيد والزينة والفرحة \_ لا ترشح أن يكون الذم والغم والحزن والتبكيت هو المقصود .. فإن ألفاظ الحديث تشهد على أن المقصود إنما كان المديح ، الذي يستخدم وصف " الواقع " الذي تشترك في التحلي بصفاته غالبية النساء .. إن لم يكن كل النساء ..

فالحديث يشير إلى غلبة العاطفة والرقة على المرأة ، وهي عاطفة ورقة صارت "سلاحاً " تغلب به هذه المرأة أشد الرجال حزماً وشدة وعقلاً .. وإذا كانت غلبة العاطفة إنما تعنى تفوقها على الحسابات العقلية المجردة والجامدة ، فإننا نكون أمام عملة ذات وجهين ، تمثلها المرأة .. فعند المرأة تغلب العاطفة على العقلانية ، وذلك على عكس الرجل ، الذي تغلب عقلانيته وحساباته العقلانية عواطفه .. وفي هذا التمايز فقرة إلهية ، وحكمة بالغة ، ليكون عطاء المرأة في ميادين العاطفة بلا حدود وبلا حسابات .. وليكون عطاء الرجل في مجالات العقلانية المجردة والجامدة مكملاً لما نقص عند " الشق اللطيف والرقيق ! " ..

<sup>(</sup>١) القلم : ٤ .

فنقص العقل ــ الذي أشارت إليه كلمات الحديث النبوي الشريف ــ هـو وصف لواقع تتزين به المرأة السوية وتفخر به ، لأنه يعنى غلبة عاطفتــها على عقلانيتها المجردة .. ولذلك ، كانت " مداعبة " صاحب الخُلق العظيــم الذي آتاه ربه جوامع الكلم للنساء ، في يوم الفرحة والزينة ، عندما قــال : لهن : " إنهن يغلبن بسلاح العاطفة وسلطان الاستضعاف أهل الحزم والألباب من عقلاء الرجال ، ويخترقن بالعواطف الرقيقة أمنع الحصون ! :

- " ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل الحازم من إحداكن "

فهو مدح للعاطفة الرقيقة التى تذهب بحزم ذوى العقول والألباب .. ويل بؤس وشقاء المرأة التى حرمت من شرف امتلاك هذا السلاح الذى فطو الله النساء على تقلده والتزين به فى هذه الحياة! بل وأيضاً يا بؤس أهل الحزم والعقلانية من الرجال الذين حرموا فى هذه الحياة من الهزيمة أمام هذا السلاح .. سلاح العاطفة والاستضعاف! ..

وإذا كان هذا هو المعنى المناسب واللائق بالقائل وبالمخاطب وبالمناسبة \_ وأيضاً المحبب لكل النساء والرجال معاً \_ الذى قصدت إليه ألفاظ " نقص العقل " فى الحديث النبوى الشريف .. فإن المراد " بنقص الدين " \_ هـو الآخر \_ وصف الواقع غير المذموم ، بل إنه الواقع المحمود والممدوح! ..

فعندما سألت النسوة رسول الشرق عن المقصود من نقصهن في الدين ، تحدث عن اختصاصهن " برخص " في العبادات تزيد على " الرخص " التي يشاركن فيها الرجال .. فالنساء يشاركن الرجال في كل " الرخص " التي رخص فيها الشارع ٠٠ من إفطار الصائم في المرض والسفر .. إلى قصر الصلاة وجمعها في السفر .. إلى إباحة المحرمات عند الضرورات .. إلخ .. إلخ ٠٠ ثم يزدن عن الرجال في " رخص" خاصة بالإناث ، من مثل سقوط فرائض الصلاة والصيام عن الحيّض والنفساء .. وإفطار المرضع ، عند الحاجة ، في شهر رمضان .. إلخ .. إلخ ..

وإذا كان الله ـ سبحانه وتعالى ـ يحب أن تُوتَى رخصه كما يحب أن تُوتَى عزائمه ، فإن التزام النساء بهذه " الرخص " الشرعية هـ و الواجـب المطلوب والمحمود ، وفيه لهن الأجر والثواب .. ولا يمكن أن يكون بالأمر المرذول والمذموم .. ووصف واقعه ـ في هذا الحديث النبوى ـ مثله كمثل وصف الجديث لغلبة العاطفة الرقيقة الفياضة على العقلانية الجامدة ، عنـ النساء ، هو وصف لواقع محمود .. ولا يمكن أن يكون ذمًّا للنساء ، ينتقص من أهلية المرأة ومساواتها للرجال ، بأى حال من الأحوال .

إن العقل ملكة من الملكات التي أنعم الله بها على الإنسان ، وليس هناك إنسان \_ رجلاً كان أو امرأة \_ يتساوى مع الآخر مساواة كلية ودقيقة ف\_ى ملكة العقل ونعمته .. ففي ذلك يتفاوت الناس ويختلفون .. بل إن عقل الإنسان الواحد وضبطه \_ ذكراً كان أو أنثى \_ يتفاوت \_ زيادة ونقصاً \_ بمرور الزمن ، وبما يكتسب من المعارف والعلوم والخبرات .. وليست هناك جبلة ولا طبيعة تفرق بين الرجال والنساء في هذا الموضوع ..

وإذا كان العقل \_ في الإسلام \_ هو مناط التكليف ، فإن المساواة بين النساء والرجال في التكليف والحساب والجزاء شاهدة على أن التفسيرات المغلوطة لهذا الحديث النبوى الشريف ، هي تفسيرات ناقصة لمنطق الإسلام في المساواة بين النساء والرجال في التكليف .. ولو كان لهذه التفسيرات المغلوطة نصيب من الصحة لنقصت تكاليف الإسلام للنساء عسن تكليفاته للرجال ، ولكانت تكاليفهن في الصلاة والصيام والحسج والعمرة والزكاة وغيرها على النصف من تكاليف الرجال ! .

ولكنها "الرخصة "، التى يُؤجر عليها الملتزمون بها والملتزمات ، كما يؤجرون جميعاً عندما ينهضون بعزائم التكاليف .. إن النقص المذموم في أي أمر من الأمور هو الذى يمكن إزالته وجبره وتغييره ، وإذا تغيير وانجبر كان محموداً .. ولو كانت "الرخص "التى شرعت للنساء بسقوط الصلاة والصيام للحائض والنفساء مثلاً نقصاً مذموماً ، لكان صيامهن وصلاتهن وهن حُين ونفساء أمراً مقبولاً ومحموداً ومأجوراً .. لكن الحال ليس كذلك ، بل إنه على العكس من ذلك .

وأخيرًا ، فهل يعقل عاقل .. وهل يجوز في أى منطق ، أن يعهد الإسلام ، وتعهد الفطرة الإلهية بأهم الصناعات الإنسانية والاجتماعية صناعة الإنسان ، ورعاية الأسرة ، وصياغة مستقبل الأمة بلى ناقصات العقل والدين ، بهذا المعنى السلبى ، الذى ظلم به غلاة الإسلاميين وغلاة العلمانيين الإسلام ، ورسوله الكريم ، الذى حرر المرأة تحريره المرجل ، عندما بعثه الله بالحياة والإحياء لمطلق الإنسان ﴿ يسا أيسها الذيسن آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم ﴾ (١) فوضع بهذا الإحياء ، عن الناس كل الناس ما كانوا قد حُملوا من الأصار والأغلل ﴿ الذين يتبعون الرسول النبى الأمى الذى يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإحيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلل التي كانت عليهم.. ﴾ (١)

إنها تفسيرات مغلوطة ، وساقطة ، حاول بها أسرى العادات والتقاليد الضفاء الشرعية الدينية على هذه العادات والتقاليد التي لا علاقة الها بالإسلام .. والتي يبرأ منها هذا الحديث النبوى الشريف ..

وإذا كان لنا \_ فى ختام إزالة هذه الشبهة \_ أن نزكى المنطق الإسلمى الذى صوبنا به معنى الحديث النبوى الشريف ، وخاصة بالنسبة للذين لا يطمئنون إلى المنطق إلا إذا دعمته وزكته " النصوص " ، فإنسا نذكر بكلمات إمام السلفية ابن القيم ، التى تقول : " إن المرأة العدل كالرجل فى الصدق والأمانة والديانة " (٦).

وبكلمات الإمام محمد عبده ، التي تقول :

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٥٧ .

<sup>(</sup>٣) [ الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ] ص 777 .

" إن حقوق الرجل والمرأة متبادلة ، وإنهما أكفاء .. وهما متماثلان في الحقوق والأعمال ، كما أنهما متماثلان في الذات والإحساس والشعور والعقل ، أي أن كلا منهما بشر تام له عقل يتفكر في مصالحه ، وقلب يحب ما يلائمه ويُسر به ، ويكره ما لا يلائمه وينفر منه ..(١) " .

وبكلمات الشيخ محمود شلتوت ، التي تقول :

"لقد قرر الإسلام الفطرة التي خلقت عليها المرأة .. فطرة الإنسانية ذات العقل والإدراك والفهم .. فهي ذات مسئولية مستقلة عن مسئولية الرجل مسئولة عن نفسها ، وعن عبادتها ، وعن بيتها ، وعن جماعتها .. وهي لا تقل في مطلق المسئولية عن مسئولية أخيها الرجل ، وإن منزلتها في المثوبة والعقوبة عند الله معقودة بما يكون منها من طاعة أو مخالفة ، وطاعة الرجل لا تنفعها وهي طالحة منحرفة ، ومعصيته لا تضرها ، وهي صالحة مستقيمة ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمسن فأولئك يدخلون الجنة ولا يُظلمون نقيرا (١) . ﴿ فاستجاب لهم ربهم أني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى بعضكم من بعض (٣).

وليقف المتأمل عند هذا التعبير الإلهى "بعضكم من بعض "، ليعسرف كيف سما القرآن بالمرأة حتى جعلها بعضاً من الرجل ، وكيف حدَّ من طغيان الرجل فجعله بعضاً من المرأة . وليس في الإمكان ما يُؤدَّى به معنى المساواة أوضح ولا أسهل من هذه الكلمة التي تفيض بهاطبيعة الرجل والمسرأة ، والتي تتجلى في حياتهما المشتركة ، دون تفاضل وسلطان ( للرجال نصيب مما اكتسبن ) ( ) .

<sup>(</sup>١) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] جــ ؟ ص ٢٠٦ . دراسة وتحقيق د . محمــد عمـارة . طبعــة القاهرة ١٩٩٣م .

<sup>(</sup>٢) النساء : ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٩٥.

<sup>(</sup>٤) النساء : ٣٢.

وإذا كانت المرأة مسئولة مسئولية خاصة فيما يختص بعبادتها ونفسها ، فهى فى نظر الإسلام أيضاً مسئولة مسئولية عامة فيما يختص بالدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والإرشاد إلى الفضائل ، والتحذير من الرذائل . وقد صرح القرآن بمسئوليتها فى ذلك الجانب ، وقرن بينها وبين أخيها الرجل فى تلك المسئولية ، كما قرن بينها وبينه فى مسئولية الانحراف عن واجب الإيمان والإخلاص لله والمسلمين ﴿ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله ورسوله أولنك سيرحمهم الله إن الله عزيز حكيم ﴾(١) للمنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف ويقبضون أيديهم نسوا الله فنسيهم إن المنافقين هم الفاسقون \* وعد الله المنافقين والمنافقات والكفار نار جهنم خالدين فيها هي حسبهم ولعنهم الله ولهم عذاب مقيم ﴾(١).

فليس من الإسلام أن تلقى المرأة حظها من تلك المسئولية \_ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وهى أكبر مسئولية فى نظر الإسلام \_ على الرجل وحده ، بحجة أنه أقدر منها عليها ، أو أنها ذات طابع لا يسمح لها أن تقوم بهذا الواجب ، فللرجل دائرته ، وللمرأة دائرتها ، والحياة لا تستقيم إلا بتكاتف النوعين فيما ينهض بأمتهما ، فإن تخاذلا أو تخاذل أحدهما انحرفت الحياة الجادة عن سبيلها المستقيم ..

والإسلام \_ فوق ذلك \_ لم يقف بالمرأة عند حد اشتراكها مـع أخيها الرجل في المسئوليات \_ جميعها خاصها وعامها \_ بل رفع مـن شـأنها ، وكرر تلقاء تحملها هذه المسئوليات احترام رأيها فيما تبدو وجاهته ، شأنه في رأى الرجل تماماً سواءً بسواء . وإذا كان الإسلام جاء باختيار آراء بعـن الرجال ، فقد جاء أيضاً باختيار رأى بعض النساء .

<sup>(</sup>١) التوبة : ٧١ .

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٢٧- ٨٨ .

وفى سورة المجادلة احترم الإسلام رأى المرأة ، وجعلها مجادلة ومحاورة للرسول ، وجمعها وإياه في خطاب واحد (والله يسمع تحاوركما) (1) وقرر رأيها ، وجعله تشريعاً عامًّا خالداً .. فكانت سورة المجادلة أثراً من آثار الفكر النسائى ، وصفحة إلهية خالدة نلمح فيها على مر الدهور صورة احترام الإسلام لرأى المرأة ، فالإسلام لا يرى المرأة مجرد زهرة ، ينعم الرجل بشم رائحتها ، وإنما هى مخلوق عاقل مفكر ، له رأى ، وللرأى قيمته ووزنه .

وليس هناك فارق دينى بين المرأة والرجل فى التكليف والأهلية ، سوى أن التكليف يلحقها قبل أن يلحق الرجل ، وذلك لوصولها - بطبيعتها - إلى مناط التكليف ، وهو البلوغ ، قبل أن يصل إليه الرجل (٢).

هكذا تضافرت الحجج المنطقية مع نصوص الاجتهاد الإسلامي علي إزالة شبهة الانتقاص من أهلية المرأة ، بدعوى أن النساء ناقصات عقل ودين ...

وهكذا وضحت المعانى والمقاصد الحقة لحديث رسول الله السندى التخذت منه التفسيرات المغلوطة "غطاءً شرعيًا " للعادات والتقاليد الراكدة ، تلك التي حملها البعض من غلاة الإسلاميين علي الإسلام، زوراً وبهتاناً .. والتي حسبها غلاة العلمانيين ديناً إلهيًا ، فدعوا - لذلك - إلى تحرير المرأة من هذا الإسلام! .

لقد صدق الله العظيم إذ يقول : ﴿ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أو لم يكف بربك أنه على كل شيئ شهيد ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) المجادلة : ١.

<sup>(</sup>٢)[ الإسلام عقيدة وشريعة ] ص ٢٢٣-٢٢٨ . طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠هــ-١٩٨٠م .

<sup>(</sup>٣) فصلت : ٥٣ .

إننا نلح منذ سنوات طوال \_ وقبلنا ومعنا الكتيرون من علماء الإسلام ومفكريه \_ على أن هذا الدين الحنيف إنما يمثل ثورة كبرى لتحرير المرأة ، لكن الخلاف بيننا وبين الغرب والمتغربين هو حول " نموذج "هذا التحرير .. فهم يريدون المرأة ندًّا مساوياً للرجل .. ونحن \_ مع الإسلام \_ نريد لها " مساواة الشقين المتكاملين ، لا الندين المتماثلين " .. وذلك ، لتتحرر المرأة ، مع بقائها أنثى ، ومع بقاء الرجل رجلاً ، كي يثمر هذا التمايز الفطرى بقاء ، ويجدد القبول والرغبة والجانبية والسعادة بينهما سعادة النوع الإنساني .

ونلح على أن هذا " التشابه .. والتمايز " بين النساء والرجال ، هو الذى أشار إليه القرآن الكريم عندما قرن المساواة بالتمايز ، فقالت آيات المحكمات : ﴿ ولهن مثل الذي عليهن بالمعسروف وللرجال عليهن درجة ﴾ (١) ﴿ وليس الذكر كالأنثي ﴾ (٢) .

نلح على ذلك المنهاج في التحرير الإسلامي للمرأة .. ولقد شاءت إرادة الله سبحانه وتعالى أن يشهد شاهد من أهلها على صحيحة هذا المنهاج الإسلامي ، فتنشر صحيفة [ الأهرام ] تقريراً علمياً عن نتائج دراسة علمية استغرقت أبحاثها عشرين عاماً ، وقام بها فريق من علماء النفس في الولايات المتحدة الأمريكية ، وإذا بها تكشف عن مصداقية حقائق هذا المنهاج القرآني في تشابه الرجال والنساء في التيان وثلاثيان صفة .. وتميز الرجل عن المرأة وتميز الرجل عن المرأة كذلك في التنين وثلاثين صفة فه التشابه : ﴿ ولهن مثل الدي عليهن بالمعروف ﴾ ، ﴿ خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ﴾ (\*) عليهن بالمعروف ﴾ ، ﴿ خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ﴾ (\*) وهناك التمايز الفطرى ﴿ وليس الذكر كالأنثى ﴾ ..

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ١٨٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران : ١٩٥ .

فالنموذج الأمثل لتحررهما معاً هو "مساواة الشقين المتكاملين ، لا الندين المتماثلين " .. ولذلك ، آثرت أن أقدم للقارئ خلاصة هذه الدراسة العلمية ، كما نشرتها [ الأهرام ] - تحت عنوان [ اختلاف صفات الرجل عن المرأة لمصلحة كليهما ] - ونصها :

" في دراسة قام بها علماء النفس في الولايات المتحدة الأمريكية ، علي مدى عشرين عاماً ، تم حصر عدد الصفات الموجودة في كل مسن الرجل والمرأة ، ووجد أن هناك ٣٢ صفة مشتركة في كل منهما ، وأن ٣٢ صفة أخرى موجودة في الرجل ، و٣٢ صفة أخرى موجودة عند المرأة ، بدرجات مختلفة في الشدة ، ومن هنا جاءت الفروق بين صفات الرجولة والأنوثة .

وتوصل العلماء من خلال هذه التجارب إلى أن وجود نصف عدد الصفات مشتركة في كل من الرجل والمرأة يعمل على وجود الأسس المشتركة بينهما ، لتسهيل التفاهم والتعامل مع بعضهما البعض ..

أما وجود عدد آخر من الصفات متساوياً بينهما ومختلفاً عند كل منهما في الدرجة والشهرة فمعناه تحقيق التكامل بينهما . كما توصلوا إلى أنه كي يعيش كل من الرجل والمرأة في انسجام وتناغم تام ، لابد أن يكون لدى كل منهما الصفات السيكولوجية المختلفة ، فمثلاً الرجل العصبي الحاد المرزاج لا يمكنه أن يتعايش مع امرأة عصبية حادة المزاج ، والرجل البخيل عليه ألا يتزوج امرأة بخيلة ، والرجل المنطوى ، الذي لا يحب الناس ، لا يجوز أن يتزوج من امرأة منطوية ولا تحب الناس . وهكذا .

وكان من نتائج هذه الدراسات الوصول إلى نتيجة مهمة ، ألا وهيى أن كل إنسان يحب ألا يعيش مع إنسان متماثل معه في الصفات وكل شيء ، أي صورة طبق الأصل من صفاته الشخصية ، ومن هنا جاءت الصفات المميزة للرجولة متمثلة في : قوة العضلات وخشونتها والشهامة ، والقوة في الحق ،

والشجاعة في موضع الشجاعة ، والنخوة ، والاهتمام بمساندة المرأة وحمايتها والدفاع عنها وجلب السعادة لها . كما تتضمن أيضاً صفات الحب ، والعطاء ، والحنان ، والكرم ، والصدق في المشاعر وفي القول وحسن التصرف . . إلخ .

أما عن صفات الأنوثة ، فهى تتميز بالدفء ، والنعومة ، والحساسية ، والحنان ، والتضحية ، والعطاء ، وحب الخير ، والتفانى فى خدمة أو لادها ، والحكمة ، والحسرص على تماسك الأسرة وترابطها ، وحب المديح ، والذكاء ، وحسن التصرف ، وغير ذلك من الصفات ..

ولذلك ، فمن المهم أن يكون لدى كل من الرجل والمرأة دراية كافية بطبيعة الرجل وطبيعة المرأة ، وبذلك يسهل على كل منهما التعامل مع الطرف الآخر في ضوء خصائص كل منهما .. فعندما يعرف الرجل أن المرأة مخلوق مشحون بالمشاعر والأحاسيس والعواطف ، فإنه يستطيع أن يتعامل معها على هذا الأساس . وبالمثل ، إذا عرفت المرأة طبيعة الرجل ، فإن هذا سيساعدها أيضاً على التعامل معه .. (١).

تلك هي شهادة الدراسة العلمية ، التي قام بها فريق من علماء النفس وي الولايات المتحدة الأمريكية والتي استغرق البحث فيها عشرون علماً .. والتي تصدق على صدق المنهاج القرآني في على علمة النساء بالرجال : الاشتراك والتماثل في العديد من الصفات .. والتمايز في العديد من الصفات ، والتمايز في العديد من الصفات ، لتكون بينهما " المساواة " و " التمايز " في ذات الوقت .. ومرة أخرى لا أخيرة صدق الله العظيم إذ يقول : ( سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أولم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد) (٢) .

\*\*\*

<sup>(</sup>١) [ الأهرام ] في ٢٩- ٤-٢٠٠١ ص ٢ .

<sup>(</sup>٢) فصلت : ٥٣

# الشبهة الثالثة والثلاثون بعد المائة ما أفلح قوم ولوا أمرهم امرأة

#### الرد على الشبهة:

إن " السولاية " سبكسسر الواو وفتحها سدهى " النُّصْرَة " .. وكل مسن ولى أمر الآخر فهو وليه (۱) ( الله ولى الذين آمنوا (۲) ( إن وَلِيِّيَ الله (۳) ( والله ولى المؤمنين (٤) ( قل يا أيها الذين هادوا إن زعمتم أنكم أولياء لله من دون الناس فتمنوا الموت (٥) ( ما لكم من وَلايتهم من شيء (١) . وإذا كانت " النصرة " هي معنى " الولاية " ، فلا مجال للخلاف على أن للمرأة نصرة وسلطاناً ، أي ولاية ، في كثير من ميادين الحياة ..

فالمسلمون مجمعون على أن الإسلام قد سبق كل الشرائع الوضعية والحضارات الإنسانية عندما أعطى للمرأة ذمة مالية خاصة ، وولاية وسلطانا على أموالها ، ملكا وتنمية واستثمارا وإنفاقاً ، مثلها في ذلك مثل الرجل سواء بسواء .. والولاية المالية والاقتصادية من أفضل الولايات والسلطات في المجتمعات الإنسانية ، على مر تاريخ تلك المجتمعات .. وفي استثمار الأموال ولاية وسلطان يتجاوز الإطار الخاص إلى النطاق العام .. والمسلمون مجمعون على أن للمرأة ولاية على نفسها ، تؤسس لها حرية وسلطانا في شئون زواجها ، عندما يتقدم إليها الراغبون في الاقتران بها ، وسلطانها في هذا يعلو سلطان وليها الخاص والولى العام لأمر أمة الإسلام ..

<sup>(</sup>١) الراغب الأصفهاني ، أبو القاسم الحسين بن محمد [ المفردات في غريب القرآن ] طبعة دار التحرير ، القاهرة ١٩٩١م .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٥٧ . (٣) الأعراف : ١٩٦ .

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٦٨ . (٥) الجمعة : ٦ .

<sup>(</sup>٦) الأنفال : ٧٧ .

والمسلمون مجمعون على أن للمرأة ولاية ورعاية وسلطاناً في بيت زوجها ، وفي تربية أبنائها .. وهي ولاية نص على تميزها بها وفيها حديث رسول الله الذي فصل أنواع وميادين الولايات : [كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ، فالأمير الذي على الناس راع عليهم وهو مسئول عنهم ، والرجل راع على أهل بيته وهو مسئول عنهم ، والمرأة راعية على بيت بعلها وولده وهي مسئولة عنهم ، ألا فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ] (١) .

لكن قطاعا من الفقهاء قد وقف بالولايات المباحة والمفتوحة ميادينها أمام المرأة عند " الولايات الخاصة "، واختاروا حجب المرأة عن " الولايات العامة "، التى تلى فيها أمر غيرها من الناس ، خارج الأسرة وشئونها ..

ونحن نعتقد أن ما سبق وقدمناه \_ في القسم الأول من هذه الدراس \_ من وقائع تطبيقات وممارسات مجتمع النبوة والخلافة الراشدة لمشاركات النساء في العمل العام \_ بدءاً من الشوري في الأمور العامة .. والمشاركة في تأسيس الدولة الإسلامية الأولى . وحتى ولاية الحسبة والأسواق والتجارات ، التي ولاها عمر بن الخطاب \_ رضى الله عنه \_ " للشفاء بنت عبد الله بن عبد شمس [ ٢٠هـ / ١٤٢م ] .. وانتهاء بالقتال في ميادين الوغى .. وأيضا ما أوردناه من الآيات القرآنية الدالة على أن الموالاة والنتاصر بين الرجال والنساء في العمل العام \_ سائر ميادين العمل العام \_ وهي التي تناولها القرآن الكريم تحت فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ﴿ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف أولناي سيرحمهم الله إن الله عزيز حكيم ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخارى ومسلم والإمام أحمد ..

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٧١ .

نعتقد أن ما سبق وأوردناه حول هذه القضية – قضية و لاية المرأة ومشاركتها مع الرجل في و لايات العمل العام كاف وواف في الردِّ على الذين يمارون في و لاية المرأة للعمل العام .

أما الإضافة التي نقدمها في هذا القسم من هذه الدراسة \_ قسم إزالـة الشبهات \_ فهي خاصة بمناقشة الفهم المغلوط للحديث النبوى الشريف : [ ما أقلح قوم يلي أمرهم امرأة ] .. إذ هو الحديث الذي يستظل بظله كل الذيـن يحرّمون مشاركة المرأة في الولايات العامة والعمل العام ..

ولقد وردت لهذا الحديث روايات متعددة ، منها : [ لن يفلح قوم تملكهم امرأة ] .. [ ولن يفلح قوم أستدوا أمرهم امرأة ] .. [ ولن يفلح قوم أستدوا أمرهم إلى امرأة ] \_ رواها : البخارى والترمذى والنسائى والإمام أحمد \_..

وإذا كانت صحة الحديث ــ من حيث " الرواية " ــ هى حقيقة لا شبهة فيها .. فإن إغفال مناسبة ورود هذا الحديث يجعل " الدراية " بمعناه الحقيقى مخالفة للاستدلال به على تحريم ولاية المرأة للعمل العام ..

- -" من يلى أمر فارس " ؟
- " قال \_ [ أحدهم ] : امرأة .
- فقال ه " ما أفلح قوم ولوا أمرهم امرأة " .

فملابسات ورود الحديث تجعله نبوءة سياسية بزوال ملك فارس وهـــى نبوءة نبوية قد تحققت بعد ذلك بسنوات أكثر منه تشريعاً عاما يحرم ولايــة المرأة للعمل السياسي العام ..

ثم إن هذه الملابسات تجعل معنى هذا الحديث خاصاً "بالولاية العامة" الى رئاسة الدولة وقيادة الأمة .. فالمقام كان مقام الحديث عن امرأة توليت عرش الكسروية الفارسية ، التى كانت تمثل إحدى القوتين الأعظم فى النظام العالمي لذلك التاريخ .. ولا خلاف بين جمهور الفقهاء \_ باستثناء طائفة من الخوارج \_ على اشتراط " الذكورة " فيمن يلى " الإمامة العظمى " والخلافة العامة لدار الإسلام وأمة الإسلام .. أما ماعدا هذا المنصب \_ بما فى ذلك ولايات الأقياليم والأقطار والدول القومية والقيطرية والوطنية \_ فإنها لا تدخل فى ولاية الإمامة العظمى لدار الإسلام وأمته .. لأنها ولايات خاصة وجزئية ، يفرض واجب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر المشاركة فى حمل أماناتها على الرجال والنساء دون تفريق ..

فالشبهة إنما جاءت من خلط مثل هذه الولايات ــ الجزئية والخاصـة ــ بالإمامة العظمى والولاية العامة لدار الإسلام وأمته ــ وهى الولايــة التــى اشترط جمهور الفقهاء " الذكورة " فيمن يليها ــ .. ولا حديث للفقه المعاصر عن ولاية المرأة لهذه الإمامة العظمى ، لأن هذه الولاية قد غابت عن متناول الرجال ، فضلاً عن النساء ، منذ سقـوط الخــلافة العثمانية [ ١٣٤٢هــ ــ الرجال ، فضلاً عن النساء ، منذ سقـوط الخــلافة العثمانية [ ١٣٤٢هــ ــ ١٩٢٤م] وحتى الآن ! ..

وأمر آخر لابد من الإشارة إليه ، ونحن نزيل هذه الشبهة عن ولاية المرأة للعمل العام ، وهو تغير مفهوم الولاية العامة في عصرنا الحديث ، وذلك بانتقاله من : "سلطان الفرد " إلى "سلطان المؤسسة " ، والتي يشترك فيها جمع من ذوى السلطان والاختصاص ..

لقد تحول " القضاء " من قضاء القاضى الفرد إلى قضاء مؤسسى ، يشترك فى الحكم فيه عدد من القضاة .. فإذا شاركت المرأة فى " هيئة المحكمة " فليس بوارد الحديث عن ولاية المرأة للقضاء ، بالمعنى الذى كلن واردا فى فقه القدماء ، لأن الولاية هنا \_ الآن \_ لمؤسسة وجمع ، وليست

لفرد من الأفراد ، رجلاً كان أو امرأة .. بل لقد أصبحت مؤسسة التشريع والتقنين مشاركة في ولاية القضاء ، بتشريعها القوانين التي ينفذها القضاة .. فلم يعد قاضى اليوم ذلك الذي يجتهد في استنباط الحكم واستخلاص القانون ، وإنما أصبح " المنفذ " للقانون الذي صاغته وقننته مؤسسة ، تمثل الاجتهاد الجماعي والمؤسسي ــ لا الفردي ــ في صياغة القانون ..

وكذلك الحال مع تحول التشريع والتقنين من اجتهاد الفرد إلى اجتهاد مؤسسات الصياغة والتشريع والتقنين .. فإذا شهاركت المرأة في هذه المؤسسات ، فليس بوارد الحديث عن ولاية المرأة لسلطة التشريع بهالمعنى التاريخي والقديم لولاية التشريع ..

وتحولت سلطات صنع " القرارات التنفيذية " \_ في النظم الشورية والديمقراطية \_ عن سلطة الفرد إلى سلطان المؤسسات المشاركة في الإعداد لصناعة القرار .. فإذا شاركت المرأة في هذه المؤسسات ، فليس بوارد الحديث عن ولاية المرأة لهذه السلطات والولايات ، بالمعنى الذي كان في ذهن الفقهاء الذين عرضوا لهذه القضية في ظل " فردية " الولايات ، وقبل تعقد النظم الحديثة والمعاصرة ، وتميزها بالمؤسسية والمؤسسات ..

لقد تحدث القرآن الكريم عن ملكة سبأ – وهي امرأة – فاثني عليها وعلى ولايتها للولاية العامة ، لأنها كانت تحكم بالمؤسسة الشورية لا بالولاية الفردية — (قالت يا أيها الملأ أفتوني في أمرى ما كنت قاطعة أمراً حتى تشهدون) (۱). وذم القرآن الكريم فرعون مصر – وهو رجل للأنه قد انفرد بسلطان الولاية العامة وسلطة صنع القرار (قال فرعون ما أريكم إلا ما أرى وما أهديكم إلا سبيل الرشاد (۲). فلم تكن العبرة بالذكورة أو الأنوثة في الولاية العامة – حتى الولاية العامة – وإنما كانت العبرة بكون هذه الولاية "مؤسسة شورية "؟ أم " سلطانا فردياً مطلقاً "؟

\*\*\*

<sup>(</sup>١) النمل : ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) غافر : ٢٩ .

أما ولاية المرأة للقضاء .. والتي يثيرها البعض كشبهة على اكتمال أهلية المرأة في الرؤية الإسلامية .. فإن إزالة هذه الشبهة يمكن أن تتحقى بالتنبيه على عدد من النقاط:

أولها: أن ما لدينا في تراثنا حول قضية ولاية المرأة لمنصب القضاء هو "فكر إسلامي "و" اجتهادات فقهية "أثمرت "أحكاماً فقهية ".. وليس "دينا "وضعه الله سبحانه وتعالى وأوحى به إلى رسوله أله ، فالقرآن الكريم لم يعرض لهذه القضية ، كما لم تعرض لها السنة النبوية ، لأن القضية لم تكن مطروحة على الحياة الاجتماعية والواقع العملى لمجتمع صدر الإسلام ، فليس لدينا فيها نصوص دينية أصلاً ، ومن ثم فإنها من مواطنن ومسائل الاجتهاد ..

ثم إن هذه القضية هي من " مسائل المعاملات " وليست من " شعائر العبادات " .. وإذا كانت " العبادات توقيفية " تُلتمس من النص وتقف عند الوارد فيه ، فإن " المعاملات " تحكمها المقاصد الشرعية وتحقيق المصالح الشرعية المعتبرة .. والموازنة بين المصالح والمفاسد فيها .. ويكفي في " المعاملات " أن لا تخالف ما ورد في النص ، لا أن يكون قد ورد فيها نص ..

ومعلوم أن " الأحكام الفقهية " التي هي اجتهادات الفقهاء ، مثلها كمثـــل الفتاوي ، تتغير بتغير الزمان والمكان والمصالح الشرعية المعتبرة ..

فتولى المرأة للقضاء قضية فقهية ، لم ولن يُعْلَق فيها باب الاجتهاد الفقهي الإسلامي ..

وثانيها: أن اجتهادات الفقهاء القدماء حول تولى المرأة لمنصب القضاء هي المتهادات متعددة ومختلفة باختلاف وتعدد مذاهبهم واجتهاداتهم في هذه المسألة، ولقد امتد زمن اختلافهم فيها جيلاً بعد جيل .. ومن تسم فليس هناك " إجماع فقهي " في هذه المسألة حتى يكون هناك إلزام للخلف بإجماع السلف، وذلك فضلاً عن أن إلزام الخلف بإجماع السلف هو أمر ليس محل

إجماع .. ناهيكم عن أن قضية إمكانية تحقق الإجماع \_ أى اجتماع سائر فقهاء عصر ما على مسألة من مسائل فقه الفروع \_ كهذه المسألة \_ هو مما لا يُتَصور حدوثه \_ حتى لقد أنكر كثير من الفقهاء إمكانية حدوث الإجماع في مثل هذه الفروع أصلاً . ومن هؤلاء الإمام أحمد بن حنبل [ ١٦٤\_ في مثل هذه الفروع أصلاً . ومن هؤلاء الإمام أحمد بن حنبل [ ١٦٤\_ الله عنه ١٤٤ . ومن هؤلاء الإجماع فقد كذب ! ".

فباب الاجتهاد الجديد والمعاصر والمستقبلي في هذه المسألة ــ وغيرهــ من فقه الفروع ــ مفتوح .. لأنها ليست من المعلوم من الدين بالضرورة أي المسائل التي لم ولن تختلف فيها مذاهب الأمة ولا الفطــر الســـليمة لعلمــاء وعقلاء الإسلام ..

وثالثها: أن جريان " العادة " في الأعصر الإسلامية السابقة ، على عدم ولاية المرأة لمنصب القضاء لا يعنى " تحريه " الدين لولايتها هذا المنصب ، فدعوة المرأة للقتال ، وانخراطها في معاركه هو مما لم تجربه " العادة " في الأعصر الإسلامية السابقة ، ولم يعن ذلك " تحريم " اشتراك المرأة في الحرب والجهاد القتالي عند الحاجة والاستطاعة وتعين فريضة الجهاد القتالي على كل مسلم ومسلمة .. فهي قد مارست هذا القتال وشاركت في معاركه على عصر النبوة والخلفة الراشدة .. من غزوة أحد في معاركه على عصر النبوة والخلفة الراشدة .. من غزوة أحد الاهـ موقعة اليمامة [ ١٢هـ ١٣٣ م ] ضد ردة مسيلمة الكذاب [ ١٢هـ ١٣٣ م ] .. وفي " العادة " مرتبطة " بالحاجات " المتغيرة بتغير المصالح والظروف والملابسات ، وليست هي مصدر الحلال والحرام ..

رابعها: أن علة اختلاف الفقهاء حول جواز تولى المرأة لمنصب القضاء، في غيبة النصوص الدينية – القرآنية والنبوية – التي تتناول هذه القضية، كانت اختلاف هؤلاء الفقهاء في الحكم الذي "قاسوا " عليه توليها للقضاء. فالذين "قاسوا " القضاء على : "الإمامة العظمى " — التي هي الخلافة العامة على أمة الإسلام ودار الإسلام — مثل فقهاء المذهب الشافعي قد منعوا توليها للقضاء، لاتفاق جمهور الفقهاء - باستثناء بعض الخوارج — على جعل " الذكورة " شرطا من شروط الخليفة والإمام، فاشصرطا من العظمي . قياساً على الخلافة والإمامة العظمى .

ويظل هذا " القياس " قياساً على " حكم فقهى " ليس عليه إجماع وليس " قياساً " على نص قطعى الدلالة والثبوت ..

والذين أجازوا توليها القضاء ، فيما عدا قضاء " القصاص والحدود " مثل أبى حنفية " [ ٨٠ \_ ١٥٠هـ / ٢٩٧ م ] وفقهاء مذهبه \_ قالوا بذلك " لقياسهم " القضاء على " الشهادة " ، فأجازوا قضاءها فيما أجازوا شهادتها فيه ، أى فيما عدا " القصاص والحدود ".

فالقياس هنا \_ أيضاً \_ على "حكم فقهى " وليس علي نيص قطعي الدلالة والثيوت ..وهذا الحكم الفقهي المقيس عليه وهو شهادة الميرأة في القصاص والحدود .. أي في الدماء \_ ليس موضع إجماع .. فاقد سيبق وذكرنا \_ في رد شبهة أن شهادة المرأة هي على النصف من شهادة الرجل \_ إجازة بعض الفقهاء لشهادتها في الدماء ، وخاصة إذا كانت شهادتها فيها هي مصدر البينة الحافظة لحدود الله وحقوق الأولياء ..

أما الفقهاء الذين أجازوا قضاء المرأة في كل القضايا \_ مثل الإمام محمد بن جرير الطبري [ ٢٢٤\_١٠هـ / ٣٨٩ \_ ٩٢٣ \_ ٩٢٣م ] \_ فقد حكموا بذلك " لقياسهم " القضاء على " الفتيا " .. فالمسلمون قد أجمعوا على جواز تولى المرأة منصب الإفتاء الديني \_ أي التبليغ عن رسول الله الله الساء من أخطر المناصب الدينية \_ وفي توليها للإفتاء سنة عملية مارستها نساء كثيرات على عهد النبوة \_ من أمهات المؤمنين وغيرهن \_ فقاس هـ ولاء الفقهاء قضاء المرأة على فتياها ، وحكموا بجواز توليها كل أنواع القضاء ، لممارستها الإفتاء في مختلف الأحكام .

فى كل شئ قال: إن الأصل هو أن كل من يأتى منه الفصل بين الناس فحكمه جائز، إلا ما خصصه الإجماع من الإمامة الكبرى " (١).

وخامسها: أن " الذكورة " لم تكن الشرط الوحيد الذى اختلف حوله الفقهاء من بين شروط من يتولى القضاء .. فهم ممثلا مثلا مثلا اختلفوا فى شمر رط " الاجتهاد " فأوجب الشافعى [ ١٠٥١ - ٤٠٢ه / ٧٦٧ - ٨٢٨م] وبعمض المالكية أن يكون القاضى مجتهداً .. على حين أسقط أبو حنيفة هذا الشوط، بل وأجاز قضاء " العامى " أى الأمى فى القراءة والكتابة وهمو غير الجاهل موافقه بعض الفقهاء المالكية قياسا على أمية النبي الذي النبي المنافقة المالكية قياسا على أمية النبي الله النبي المنافقة المالكية قياسا على أمية النبي المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المالكية قياسا على أمية النبي المنافقة المنافقة

واختلفوا \_ كذلك \_ فى شرط كون القاضى " عاملا " وليس مجرد " عالم " بأصول الشرع الأربعة : الكتاب ، والسنة ، والإجماع ، والقياس .. فاشترطه الشافعي ، وتجاوز عنه غيره من الفقهاء (٣) .

كما اشترط أبو حنيفة ، دون سواه أن يكون القاضى عربيا من قريش  $\binom{1}{2}$  .

فشرط "الذكورة " في القاضي ، هو واحد من الشروط التي اختلف فيها الفقهاء ، حيث اشترطه البعض في بعض القضايا دون البعض الآخر ، وليس فيه إجماع .. كما أنه ليس فيه نصوص دينيـــة تمنع أو تقيد اجتهادات المجتهدين ..

<sup>(</sup>٢) [بداية المجتهد ونهاية المقتصد] جـــ ٢ ص ٤٩٤،٤٩٣ .

<sup>(</sup>٣) أدب القاضى ] جــ 1 ص ٦٤٣ .

<sup>(</sup>٤) محمد محمد سعيد [كتاب دليل السالك لمذهب الإمام مالك ] ص ١٩٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٣ م .

وسادسها: أن منصب القضاء وولايته قد أصابها هي الأخرى ما أصاب الولايات السياسية والتشريعية والتنفيذية من تطور انتقل بها من "الولاية الفردية " إلى ولاية " المؤسسة " فلم تعد " ولاية رجل " أو " ولاية امرأة " ، وإنما أصبح " الرجل " جزءاً من المؤسسة والمجموع ، وأصبحت " المرأة " جزءاً من المؤسسة والمجموع .. ومن ثم أصبحت القضية في "كيف جديد " يحتاج إلى " تكييف جديد " يقدمه الاجتهاد الجديد لهذا الطور المؤسسي الجديد الذي انتقلت إليه كل هذه الولايات .. ومنها ولاية المرأة القضاء ..

#### الشبهة الرابعة والثلاثون بعد المائة

## الرجال قوَّامون على النساء

#### الرد على الشبهة:

فى المدينة المنسورة نزلت آيات " القوامة " ــ قوامة الرجال على النساء.. وفى ظل المفهوم الصحيح لهذه القوامة تحررت المرأة المسلمة من تقاليد الجاهلية الأولى ، وشاركت الرجال فى العمل العام ــ مختلف ميادين العمل العام ــ على النحو الذى أشرنا إلى نماذجه فى القسم الأول من هذه الدراسة ؛ فكان مفهوم القوامة حاضراً طوال عصر ذلك التحرير .. ولم يكن عائقاً بين المرأة وبين هذا التحرير ..

ولحكمة إلهية قرن القرآن الكريم \_ في آيات القوامة \_ بين مساواة النساء للرجال وبين درجة القوامة التي للرجال على النساء ، بل وقدم هذه المساواة على تلك الدرجة ، عاطفاً الثانية على الأولى بـ "واو " العطف ، دلالة على المعية والاقتران .. أي أن المساواة والقوامة صنوان مقترنان ، يرتبط كل منهما بالآخر ، وليسا نقيضين ، حتى يتوهم واهم أن القوامة نقيض ينتقص من المساواة ..

لحكمة إلهية جاء ذلك في القرآن الكريم ، عندما قال الله ساجانه وتعالى الله عن شئون الأسرة وأحكامها :

﴿ ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف وللرجال عليهن درجة والله عزيز حكيم ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) البقـــرة: ٢٢٨.

وفى سورة النساء جاء البيان لهذه الدرجة التى للرجال على النساء ولى سياق الحديث عن شئون الأسرة ، وتوزيع العمل والأنصبة بين طرفي الميثاق الغليظ الذى قامت به الأسرة \_ الرجل والمرأة \_ فإذا بآية القوامية تأتى تالية للآيات التى تتحدث عن توزيع الأنصبة والحظوظ والحقوق بين النساء وبين الرجال ، دونما غبن لطرف ، أو تمييز يخل بمبدأ المساواة ، وإنما وفق الجهد والكسب الذى يحصيل به كل طرف ما يستحق من ثمرات .. ﴿ ولا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعض للرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبو والمألوا الله من فضله إن الله كان على على شئ شهيداً \* الرجال عقدت أيمانكم فآتوهم نصيبهم إن الله كان على كل شئ شهيداً \* الرجال قوالمون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم .. ﴾ (١) .

ولقد فقه حبر الأمة ، عبد الله بن عباس [ ٣ق هـ \_ ٣٨هـ / ٣٦٩ \_ ٢٨٧م] \_ الذي دعا له الرسول الله ربه أن يفقهه في الدين \_ فهم الحكمـة الإلهية في اقتران المساواة بالقوامة ، فقال \_ في تفسيره لقول الله ، سبحانه وتعالى - : ﴿ ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف ﴾ تلك العبارة الإنسانية ، والحكمة الجامعة : " إنني لأتزين لامرأتي ، كما تتزين لي ، لهذه الآية "!

وفهم المسلمون قبل عصر التراجع الحضارى ، الذى أعاد بعضاً من التقاليد الجاهلية الراكدة إلى حياة المرأة المسلمة مرة أخرى أن درجة القوامة هي رعاية ربّان الأسرة \_ الرجل \_ لسفينتها ، وأن هذه الرعاية هي مسئولية وعطاء .. وليست ديكتاتورية ولا استبدادا ينقص أو ينتقص من المساواة التي قرنها القرآن الكريم بهذه القوامة ، بل وقدمها عليها ..

<sup>(</sup>۱) النساء : ۳۲–۳۲ .

ولم يكن هذا الفهم الإسلامي لهذه القوامة مجرد تفسيرات أو استنتاجات، وإنما كان فقهاً محكوماً بمنطق القواعد القرآنية الحاكمة لمجتمع الأسرة، وعلاقة الزوج بزوجه.. فكل شئون الأسرة تُدار، وكل قراراتها تُتَخذ بالشورى، أي بمشاركة كل أعضاء الأسرة في صنع واتخاذ هذه القرارات، لأن هؤلاء الأعضاء مؤمنون بالإسلام والشورى صفة أصيلة من صفات المؤمنين والمؤمنات ﴿ والذين يجتنبون كبارالإثم والقواحش وإذا ما غضبوا هم يغفرون \* والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم ومما رزقناهم ينفقون \* والذين إذا أصابهم البغى هم ينتصرون ﴾ (١).

فالشورى واحدة من الصفات المميزة للمؤمنين والمؤمنات ، في كيل ميادين التدبير وصناعة القرار .. والأسرة هي الميدان التأسيسي والأول في هذه الميادين .. تجبُ هذه الشورى ، ويلزم هذا التشاور في مجتمع الأسوة لنتأسس التدابير والقرارات على الرضا ، الذي لا سبيل إليه إلا بالمشياركة الشورية في صنع القرارات .. يستوى في ذلك الصغير والخطير من هذه التدابير والقرارات .. حتى لقد شاءت الحكمة الإلهية أن ينص القرآن الكريم على تأسيس قرار الرضاعة للأطفال – أي سقاية المستقبل وصناعة الغد على تأسيس قرار الرضاعة للأطفال – أي سقاية المستقبل وصناعة الغد على الرضا الذي تثمره الشورى .. ففي سياق الآيات التي تتحدث عن حدود الله في شئون الأسرة .. تلك الحدود المؤسسة على منظومة القيم .. والمعروف .. والإحسان .. ونفي الجُناح والحرج .. وعدم المضارة والظلم والعيدوان .. والدعوة إلى ضبط شيئون الأسيرة بقيم التزكية والطهر ، والعيرسانة " القوانين الصماء ! .. في هذا السياق ينص القرآن الكريم على أن تكون الشورى هي آلية الأسرة في صنع كل القرارات : ﴿ والوالدات

<sup>(</sup>١) الشورى: ٣٧ – ٣٩.

يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة وعلى المولسود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف لا تكلف نفس إلا وسعها لا تضار والدة بولدها ولا مولود له بولده وعلى الوارث مثل ذلك فإن أرادا فصالاً عن تراض منهما وتشاور فلا جناح عليهما وإن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما أتيتم بالمعروف واتقوا الله واعلموا أن الله بما تعملون بصير (۱).

هكذا فهم المسلمون معنى القوامة .. فهى مسئولية وتكاليف للرجل ، مصاحبة لمساواة النساء بالرجال .. وبعبارة الإمام محمد عبده: " إنها تفرض على المرأة شيئاً وعلى الرجل أشياء ".

وكانت السنة النبوية \_ في عصر البعثة \_ البيان النبوى للبلاغ القرآنى في هذا الموضوع .. فالمعصوم الله الذي حمله ربه الحمل الثقيل \_ في هذا الموضوع .. والأمة .. والمجتمع - ﴿ إِنَا سِنلقَى عليك قَولاً تقيلاً ﴾ (٢) \_ .. هو الذي كان في خدمة أهله - أزواجه - وكانت شوراهن معه وله صفة من صفات بيت النبوة ، في الخاص والعام من الأمور والتدابير .. ويكفي أن هذه السنة العملية قد تجسدت تحريراً للمرأة ، شاركت فيه الرجال بكل ميادين الاجتماع والسياسة والاقتصاد والتربية .. وحتى القتال .. كما كان الأحداث التأكيد على التوصية بالنساء خيراً ..فحريتهن حديثة العهد ، وهن قريبات من عبودية التقاليد الجاهلية ، واستضمعافهن يحتاج إلى دوام التوصية بهن والرعاية لهن .. وعنه الرجال " \_ رواه اليه عائشة \_ رضى الله عنها \_ : " إنما النساء شقائق الرجال " \_ رواه أبو داود والترمذي والدارمي والإمام أحمد \_ وعندما سئلت :

ــ ما كان رسول الله الله الله الله عمل في بيته ؟

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٢) المزمل: ٥.

\_قالت: "كان بشراً من البشر، يغلى ثوبه، ويحلب شاته، ويخدم نفسه " \_ رواه الإمام أحمد \_ يفعل ذلك، وهو القوام على الأمة كلها، في الدين والدولة والدنيا جميعاً! ..وفي خطبته شابحجة الوداع [ ١٠هـ / ٢٣٠ م] وهي التي كانت إعلانا عالميا خالداً للحقوق والواجبات الدينية والمدنية \_ كما صاغها الإسلام \_ أفرد السلام للوصية بالنساء فقرات خاصة، أكد فيها على التضامن والتناصر بين النساء والرجال في المساواة والحقوق والواجبات فقال: " ألا واستوصوا بالنساء خيراً، فإنهن عوان عندكم، ليس تملكون منهن شيئاً غير ذلك، إلا أن يأتين بفاحشة مبينة. ألا إن لكم على نسائكم حقاً ولنسائكم عليكم حقاً .. فاتقوا الله في النساء، واستوصوا بهن خيراً، ألا هل بلغت! . اللهم فاشهد " (١) .

هكذا فُه مت القوامة في عصر التنزيل .. فكانت قيادة للرجل في الأسرة ، اقتضتها مؤهلاته ومسئولياته في البذل والعطاء .. وهي قيادة محكومة بالمساواة والتناصر والتكافل بين النزوج وزوجه في الحقوق والواجبات ومحكومة بالشوري التي يسهم بها الجميع ويشاركون في تدبير شئون الأسرة .. هذه الأسرة التي قامت على "الميثاق الغليظ "ميثاق الفطرة والذي تأسس على المودة والرحمة ، حتى غدت المرزة فيها السكن والسكينة لزوجها حيث أفضى بعضهم إلى بعض ، هن لباس لكم وأنتم لباس لهن ، فهي بعض الرجل والرجل بعض من منها : ( بعضكم من لباس لهن ، فهي بعض الرجل والرجل بعض من أنفسكم أزواجا لتسكنوا إليها بعض فرجعل بينكم مودة ورحمة إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ) (") ( هن لباس لكم وأنتم لباس لهن ) (في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ) (") ( هن منكم ميثاقا غليظا ) () .

<sup>(</sup>١) [مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة] ص٢٨٣. جمعها وحققها : د . محمد حميد الله . الله . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦م .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٩٥ . (٣) الروم : ٢١ .

<sup>(</sup>٤) البقرة : ١٨٧ .

وإذا كانت السقوامة ضرورة من ضروريات النظام والتنظيم في أية وحدة من وحدات التنظيم الاجتماعي ، لأن وجود القائد الدي يحسم الاختلاف والخلاف ، هو مما لا يقوم النظام والانتظام إلا به .

فلقد ربط القرآن هذه الدرجة في الريادة والقيادة بالمؤهلات وبالعطاء ، وليس بمجرد " الجنس " فجاء التعبير : ( الرجال قوامون على النساء ) وليس كل رجل قورام على كل امرأة .. لأن إمكانات القوامة معهودة في الجملة والغالب لدى الرجال ، فإذا تخلفت هذه الإمكانات عند واحد من الرجال ، كان الباب مفتوحاً أمام الزوجة \_ إذا امتلكت من هذه المقومات أكثر مما لديه لتدير دفة الاجتماع الأسرى \_ على نحو ما هو حادث في بعض الحالات ! ..

هكذا كانت القوامة \_ فى الفكر والتطبيق \_ فى عصر صدر الإسلام .. لكن الذى حدث بعد القرون الأولى وبعد الفتوحات التى أدخلت إلى المجتمع الإسلامي شعوباً لم يذهب الإسلام عاداتها الجاهلية ، فى النظر إلى المرأة والعلاقة بها ، قد أصاب النموذج الإسلامي بتراجعات وتشوهات أشاعت تلك المعادات والتقاليد الجاهلية فى المجتمعات الإسلامية من جديد ..

ويكفى أن نعرف أن كلمة " عَوَان " التي وصف الرسول النساء ، في خطبة حجة الوداع ، والتّي تعنى \_ في [ لسان العرب ] \_ : " النّصف والوسط " ( ' ) \_ أي الخيار \_ وتعنى ذات المعنى في موسوعات مصطلحات الفنون ( ' ) .. قد أصبحت تعنى \_ في عصر التراجع الحضاري \_ أن المرأة أسيرة لدى الرجل ، وأن النساء أسرى عند الرجال .. وأن القوامة هي لون من " القهر " لأولئك النساء الأسيرات !! حتى وجدنا إماماً عظيماً مثل ابن القيم ، يعبر عن واقع عصره \_ العصر المملوكي \_ فيقول هذا الكلم الغريب والعجيب : " إن السيد قاهر لمملوكه ،حاكم عليه ، مالك له. والزوج قاهر لزوجته ، حاكم عليه ، مالك اله. والزوج قاهر لزوجته ، حاكم عليه ، مالك الأسير " ( " ) !!

<sup>(</sup>١) ابن منظور [لسان العرب] طبعة دار المعارف. القاهرة.

<sup>(</sup>۲) انظر : الراغب الأصفهاني [ المفردات في غريب القرآن ] طبعة دار التحرير . القاهرة سنة ١٩٩١م . وأبو البقاء الكفوي [ الكليات ] ق ٢ ص٢٨٧. تحقيق : د . عدنان درويش ، طبعة دمشق سنة ١٩٨٢م .

<sup>(</sup>٣) [ إعلام الموقعين ] جـــ ٢ ص١٠٦ . طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م .

وهو فهم لمعنى القوامة ، وعلاقة الزوج بزوجه ، يمثل انقلاباً جنريا على إنجازات الإسلام في علاقة الأزواج بالزوجات! . . انقلب جنريًا فالعادات والتقاليد الجاهلية التي أصبحت تغالب قيم الإسلام في تحرير المرأة ومساواة النساء للرجال . .

ووجدنا كذلك فى \_ عصور التقليد والجمود الفقهى \_ تعريف بعض " الفقهاء " لعقد النكاح ، فإذا به : " عقد تمليك بضع الزوجة " !! .. وهو انقلاب على المعانى القرآنية السامية لمصطلحات " الميثاق الغليظ " و " المودة " .. والرحمة .. والسكن والسكينة .. وإفضاء كل طرف إلى الطرف الآخر ، حتى أصبح كل منهما لباساً له " ..

هكذا حدث الانقلاب ، في عصور التراجع الحضاري لمسيرة أمة الإسلام ..

ولذلك ، كان من مقتضيات البعث الحضارى ، الحديث والمعاصر ، لنموذج الإسلام فى تحرير المرأة وإنصافها ، كبديل للنموذج الغربى الغربى الذى الفتحم عالم الإسلام فى ركاب المغزوة الاستعمارية الغربية لبلادنا والذى شقيت وتشقى به المرأة السوية فى الغرب ذاته كان من مقتضيات ذلك إعادة المفاهيم الإسلامية الصحيحة لمعنى قوامة الرجال على النساء.. وهي المهمة التى نهضت بها الاجتهادات الإسلامية الحديثة والمعاصرة لأعلم علماء مدرسة الإحياء والتجديد ..

فالإمام محمد عبده ، قد وقف أمام آيات القوامة ﴿ ولهن مثل الذيعليهن بالمعروف وللرجال عليهن درجة ﴾ (١) فإذا به يقول :

" هذه كلمة جليلة جداً ، جمعت على إيجازها مالا يُؤدى بالتفصيل إلا في سفر كبير ، فهى قاعدة كلية ناطقة بأن المرأة مساوية للرجل في جميع الحقوق ، إلا أمراً واحداً عبر عنه بقوله : ﴿ وللرجال عليهن درجة ﴾ وقد أحال في معرفة ما لهن وما عليهن على المعروف بين الناس في معاشراتهن

<sup>(</sup>١)البقرة: ٢٢٨.

ومعاملاتهن في أهليهن ، وما يجرى عليه عرف الناس هو تابع لشرائعهم وعقائدهم وآدابهم وعاداتهم ..

فهذه الجملة تعطى الرجل ميزانا يزن به معاملته لزوجه في جميع الشئون والأحوال ، فإذا هم بمطالبتها بأمر من الأمور يتذكر أنه يجب عليه مثله بإزائه ، ولهذا قال ابن عباس ، رضى الله عنهما : إننى لأتزين لامرأتى كما تتزين لى ، لهذه الآية .

وليس المراد بالمثل المثل بأعيان الأشياء وأشخاصها ، وإنما المراد : أن الحقوق بينهما متبادلة ، وأنهما كفئان ، فما من عمل تعمله المرأة للرجل إلا وللرجل عمل يقابله لها ، وإن لم يكن مثله فى شخصه ، فهو مثله فى جنسه ، فهما متماثلان فى الذات والإحساس والشعور والعقل ، أى أن كلل منهما بشر تام له عقل يتفكر فى مصالحه ، وقلب يحب ما يلائمه ويسر به ، ويكره مالا يلائمه وينفر منه ، فليس من العدل أن يتحكم أحد الصنفين بالآخر ويتخذه عبدا يستذله ويستخدمه فى مصالحه ، ولا سسيما بعد عقد الزوجية والدخول فى الحياة المشتركة التى لا تكون سعيدة إلا بلحترام كل من الزوجين الآخر والقيام بحقوقه ...

هذه الدرجة التى رُفع النساء إليها لم يرفعهن إليها دين سابق و لا شريعة من الشرائع ، بل لم تصل إليها أمة من الأمم قبل الإسلام و لا بعده ..

لقد خاطب الله تعالى النساء بالإيمان والمعرفة والأعمال الصلاحة ، في العبادات والمعاملات ، كما خاطب الرجال ، وجعل لهن مثل ما جعله عليهن ، وقرن أسماءهن بأسمائهم في آيات كثيرة ، وبايع النبي النبي المؤمنات كما بايع المؤمنين ، وأمرهن بتعلم الكتاب والحكمة كما أمرهم ، وأجمعت الأمة على ما مضى به الكتاب والسنة من أنهن مجزيات على أعمالهن في الدنيا والآخرة ..

وأما قوله تعالى: ﴿ وللرجال عليهن درجة ﴾ فهو يوجب على المررأة شيئاً ، وذلك أن هذه الدرجة درجة الرياسة والقيام على المصالح ، المفسرة

بقوله تعالى ﴿ الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض ويما أنفقوا من أموالهم ﴾ (١).

إن الحياة الزوجية حياة اجتماعية ، و لا بد لكل اجتماع من رئيس ، لأن المجتمعين لابد أن تختلف آراؤهم ورغباتهم في بعض الأمور ، و لا تقوم مصلحتهم إلا إذا كان لهم رئيس يُرجع إلى رأيه في الخلاف ، لئلا يعمل كل ضد الآخر فتفصم عروة الوحدة الجامعة ويختل النظام ، والرجل أحق بالرياسة لأنه أعلم بالمصلحة ، وأقدر على التنفيذ بقوته وماله ، ومن ثم كلن هو المطالب شرعاً بحماية المرأة والنفقة عليها ، وكانت هي مطالبة بطاعته في المعروف .

إن المراد بالقيام ــ "القوامة " ــ هنا هو الرياسة التي يتصــرف فيها المرؤوس بإرادته واختياره ، وليس معناه أن يكون المرؤوس مقهور ا مسلوب الإرادة لا يعمل عملا إلا ما يوجهه إليه رئيسه .

إن المرأة من الرجل والرجل من المرأة بمنزلة الأعضاء من بدن الشخص الواحد ، فالرجل بمنزلة الرأس والمرأة بمنزلة البدن .

أما الذين يحاولون بظلم النساء أن يكونوا سادة في بيوتهم ، فإنما يلدون عبيدًا لغيرهم " (٢)! . .

"وإذا كانت عصور التراجع الحضارى \_ كما سبق وأشرنا \_ قد استبدلت بالمعانى السامية لعقد الزواج المودة ، والرحمة ، والسكن والميثاق الغليظ " ذلك المعنى الغريب \_ "عقد تمليك بُضع الزوجة "! وعقد أسر وقهر! . فلقد أعاد الاجتهاد الإسلامي الحديث والمعاصر الاعتبار إلى المعانى القرآنية السامية .. وكتب الشيخ محمود شلتوت [ ١٣١٠ \_ ١٣٨٣هـ المعانى القرآنية السامية .. وكتب الشيخ محمود شلتوت [ ١٣١٠ \_ ١٣٨٠ هـ ميثاق غليظ] بقول :

<sup>(</sup>١) النساء : ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] جــ ٤ ص ٢٠٦ (٦١١ - وجـــــــ٥ ص ٢٠١، ٢٠٣. دراســـة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة القاهرة ١٩٩٣م .

" لقد أفرغت سورة النساء على عقد الزواج صبغة كريمة ، أخرجته عن أن يكون عقد تمايك كعقد البيع والإجارة ، أو نوعا من الاسترقاق والأسر حيث أفرغت عليه صبغة " الميثاق الغليظ " .

ولهذا التعبير قيمته في الإيحاء بموجبات الحفظ والرحمة والمودة. وبذلك كان الزواج عهدا شريفاً وميثاقاً غليظاً ترتبط به القلوب ، وتختلط به المصالح ، ويندمج كل من الطرفين في صاحبه ، فيتحد شعور هما ، وتلتقي رغباتهما وآمالهما . كان علاقة دونها علاقة الصداقة والقرابة ، وعلاقة الأبوة والبنوة (هن لباس لكم وأنتم لباس لهن) (١) ﴿ ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون (١). يتفكرون فيدركون أن سعادة الحياة الزوجية إنما تنبي على هذه العناصر الثلاثة : السكن والمودة والرحمة ..

وإذا تنبهنا إلى أن كلمة (ميثاق) لم ترد في القرآن الكريم إلا تعبيرًا عما بين الله وعباده من موجبات التوحيد ، والتزام الأحكام ، وعما بين الدولة والدولة من الشئون العامة والخطيرة ، علمنا مقدار المكانة التي سما القرآن بعقد الزواج إليها ، وإذا تنبهنًا مرة أخري إلى أن وصف الميثاق " بالغليظ " لم يرد في موضع من مواضعه إلا في عقد الزواج وفيما أخذه الله على أنبيائه من مواثيق ( وأخذنا منهم ميثاقاً غليظاً) (٣). تضاعف لدينا سمو هذه المكانة التي رفع القرآن إليها هذه الرابطة السامية " .

ثم تحدث الشيخ شلتوت عن المفهوم الإسلامى الصحيح "للقوامة " فقال : " . وبينت السورة الدرجة التي جعلها الله للرجال على النساء ، بعد أن سوى بينهما في الحقوق والواجبات ، وأنها لا تعدو درجة الإشراف والرعاية بحكم القدرة الطبيعية التي يمتاز بها الرجل على المرأة ، بحكم الكد والعمل في تحصيل المال الذي ينفقه في سبيل القيام بحقوق الزوجة والأسرة ،

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) الروم : ٢١ .

<sup>(</sup>٣) النساء : ٢١ .

وليست هذه الدرجة درجة الاستعباد والتسخير ، كما يصورها المخدون المغرضون " (١) .

تلك هي شبهة الفهم الخاطيء والمغلوط لقوامة الرجال على النساء .. والتي لا تعدو أن تكون الانعكاس لواقع بعض العادات الجاهلية التي ارتدت في عصور التراجع الحضاري لأمتنا الإسلامية في فالبت التحرير الإسلامي للمرأة حتى انتقلت بالقوامة من الرعاية والريادة ، المؤسسة على إمكانات المسئولية والبذل والعطاء ، إلى قهر السيد للمسود والحر للعبد والمالك للمملوك !.

ولأن هذا الفهم غريب ومغلوط ، فإن السبيل إلى نفيه وإزالة غباره وآثاره هو سبيل البديل الإسلامي \_ الذي فقهه الصحابة ، رضوان الله عليهم \_ القوامه .. والذي بعثه \_ من جديد \_ الاجتهاد الإسلامي الحديث والمعاصر ، ذلك الذي ضربنا عليه الأمثال من فكر وإبداع الشيخ محمد عبده والشيخ محمود شلتوت .

بل إننا نضيف ، للذين يرون في القوامة استبدادا بالمرأة وقهرا لها سواء منهم غلاة الإسلاميين الذين ينظرون للمرأة نظرة دونية ، ويعطلون ملكاتها وطاقاتها بالتقاليد \_ أو غلاة العلمانيين ، الذين حسبوا ويحسبون أن هذا الفهم المغلوط هو صحيح الإسلام وحقيقته ، فيطلبون تحرير المرأة بالنموذج الغربي .. بل وتحريرها من الإسلام! .. . أقول لهؤلاء جميعاً :

إن هذه الرعاية التي هي القوامة ، لم يجعلها الإسلام للرجل بإطلاق .. ولم يحرم منها المرأة بإطلاق .. وإنما جعل المرأة رعاية أي "قوامـة " في الميادين التي هي فيها أبرع وبها أخبر من الرجال .. ويشهد على هـذه الحقيقة نص حديث رسول الشي " كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيتـه ، فالأمير الذي على الناس راع عليهم ، وهو مسئول عـنهم ، والرجل راع على أهـل بيته ، وهو مسئول عنهم ، والمرأة راعية علـي بيـت بعلها وولده ، وهي مسئولة عنهم .. ألا فكلكم راع وكلكم مسئول عن تر عيته " \_ رواه البخاري والإمام أحمد \_ .

<sup>(</sup>١) [ تفسير القرآن الكريم ] ص ١٧٢ ــ ١٧٤ . طبعة القاهرة ١٣٩٩هــ ١٩٧٩م .

فهذه الرعاية ــ "القوامة " - هي في حقيقتها " تقسيم للعمل " تحدد الخبيرة والكفاءة ميادين الاختصاص فيه .. فالكل راع ومسئول - وليس فقط الرجال هم الرعاة والمسئولون - وكل صاحب أو صاحبة خبرة وكفاءة هو راع وقو ام أو راعية وقو امة على ميدان من الميادين وتخصص من التخصصات .. وإن تميزت رعاية الرجال وقوامتهم في الأسر والبيوت والعائلات وفقاً للخبيرة والإمكانات التي يتميزون بها في ميادين الكد والحماية ..فإن لرعاية المبرأة تميزاً في إدارة مملكة الأسرة وفي تربية الأبناء والبنات .. حتى نلمح ذلك في حديث الرسول الله الذي سبق إيراده - عندما جعل الرجل راعياً ومسئولاً على " أهل بيته " بينما جعل المرأة راعية ومسئولة على " بيت بعلها وولده " ..

فهذة "القوامة " - توزيع للعمل ، تحدد الخبرة والكفاءة ميادينه .. وليست قهراً ولا قَسْراً ولا تملكا ولا عبودية ، بحال من الأحوال .. هكذا وضحت قضية القوامة .. وسقطت المعانى الزائفة والمغلوطة لآخر الشبهات التى يتعلق بها الغلاة .. غلاة الإسلاميين .. وغلاة العلمانيين .

فالطريق مفتوح أمام إنهاض المرأة بفكر متزن يرى أنها مع الرجل قد خلقا من نفس واحدة وتساويا في الحقوق والواجبات واختلفت وظائف كل منهما إختلاف تكامل كتكامل خصائصهما الطبيعية لعمارة الدنيا وعبادة الله الواحد الأحد .

#### الشبهة الخامسة والثلاثون بعد المائة

#### قضية الحجاب

#### الرد على الشبهة:

السياق القرآنى لآية الخمار يبين أن العلة هى العفاف وحفظ الفروج، حيث يبدأ بالحديث عن تميز الطيبين والطيبات عن الخبيثين والخبيثات .. وعن آداب دخول بيوت الآخرين ، المأهول منها وغير المأهول .. وعن غض البصر .. وحفظ الفروج ، لمطلق المؤمنين والمؤمنات ..وعن فريضة الاختمار ، حتى لا تبدو زينة المرأة \_ مطلق المرأة \_ إلا لمحارم حددتهم الآية تفصيلاً . فالحديث عن الاختمار حتى في البيوت ، إذا حضر غير المحارم .. ثم يواصل السياق القرآنى الحديث عن الإحصان بالنكاح النواج ) وبالاستعفاف للذين لا يجدون نكاحاً حتى يغنيهم الله من فضله :

﴿ الخبيثات الخبيثان والخبيثون الخبيثات والطيبات المطيبين والمطيبون المطيبات أولنك مبرءون مما يقولون لهم مغفرة ورزق كريم \* يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها ذلك خير لكم لعلكم تذكّرون \* فإن لم تجدوا فيها أحداً فلا تدخلوها حتى يوذن لكم وإن قيل لكم ارجعوا فارجعوا هو أزكى لكم والله بما تعملون عليم اليس عليكم جناح أن تدخلوا بيوتاً غير مسكونة فيها متاع لكم والله يعلم ما تبدون وما تكتمون \* قل المؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك أزكى لهم إن الله خبير بما يصنعون \* وقل المؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها وليضربن أبصارهن ويحفظن فروجهن ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن أو آبائهن أو آبائهن أو آبائهن أو أبناء بعولتهن أو إخوانهن أو بنى إخوانهن أو بنسي أخوانهن أو بنسي أخوانهن أو النائين لم يظهروا على عورات النساء ولا يضربن بأرجلهن الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ولا يضربن بأرجلهن الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ولا يضربن بأرجلهن

ليعلم ما يخفين من زينتهن وتوبوا إلى الله جميعاً أيها المؤمنون العلكم تفلحون \* وأنكحوا الأيامى منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم إن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله والله واسع عليم \* وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً حتى يغنيهم الله من فضله والذين يبتغون الكتاب مما ملكت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيراً وآتوهم من مال الله الذي آتاكم ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصنا لتبتغوا عرض الحياة الدنيا ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحيم (۱).

فنحن أمام نظام إسلامى ، وتشريع إلهى مفصل ، فى العفة وعلاقتها بستر العورات عن غير المحارم . وهو تشريع عام ، فى كل مكان توجد فيه المرأة مع غير محرم .

بل إن ذات السورة \_ ( النور ) تستأنف التشريع لستر العورات داخل البيوت \_ نصاً وتحديداً \_ فتقول آياتها الكريمة : ﴿ يا أيها اللها المنين آمنوا ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم والذين لم يبلغوا الحلم منكم ثلاث مرات مسن قبل صلاة الفجر وحين تضعون ثيابكم من الظهيرة ومن بعد صلاة العشاء ثلاث عورات لكم ليس عليكم ولا عليهم جناح بعدهن طوّافون عليكم بعضكم على بعض كذلك يبين الله لكم الآيات والله عليم حكيم \* وإذا بلغ الأطفال منكم الحلم فليستأذنوا كما استأذن الذين من قبلهم كذلك يبين الله لكم آيات والله عليم حكيم \* والقواعد من النساء اللاتي لا يرجون نكاحاً فليس عليهن جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة وأن يستعففن خير لهن والله سميع عليم اللهن .

<sup>(</sup>١) النور : ٢٦- ٣٣.

<sup>(</sup>٢) النور : ٦٨ : ٧٠ .

فنحن أمام تشريع لستر العورات ، حتى داخل البيوت ، عن غير المحارم ـ الذين حددتهم الآيات ـ ومنهم الصبيان إذا بلغوا الحلم .. فحيث أمر الله بالعفاف وحرم الزنا وأقر الزواج وأباح إمكانية التعدد فكان لابد لكمال التشريع من الأمر بدرء ما يوصل إلى عكس ذلك كله فأمر بالحجاب وبغض البصر وبعدم الخلوة وهو أمر له سبحانه في كل دين .

#### الشبهة السادسة والثلاثون بعد المائة

### الـــرِّق

#### الرد على الشبهة:

الرِّق ـ لغة ـ : هو الشئ الرقيق ، نقيض الغليظ والثخين .

والرقيق بمعنى العبد بيطلق على المفرد والجمع ، وعلى الذكر والأنثى والرقيق بمعنى العبد بيطلق على المفرد والجمع ، وعلى الذكر والأنثى أما العبد ، فهو : الرقيق الذكر ، ويقابله : الأمة للأنثى . ومن الألفاظ الدالة على الرقيق الذكر لفظى : الفتى أو الغلام .. وعلى الأنثى لفظى : الفتاة ، والجارية . أما القن فهو أخص من العبد ، إذ هو الذي ملك هو وأبواه .

ومالك الرقيق هو : السيد ، أو المولى .

والرق نظام قديم قدم المظالم والاستعباد والطبقية والاستغلال في تاريخ الإنسان ، وإليه أشار القرآن الكريم في قصة يوسف عليه السلام : ﴿ وجاءت سيارة فأرسلوا واردهم فأدلى دلوه قال يا بُشْرى هذا غلام وأسروه بضاعة والله عليم بما يعملون . وشروه بثمن بخس دراهم معدودة وكانوا فيه من الزاهدين . وقال الذي اشتراه من مصر الامرأته أكرمي مثواه عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولداً ﴾ (١) وكان الاسترقاق من عقوبات السرقة عند العبرانيين . القدماء ، وعندما سئل إخوة يوسف عن جزاء السارق لصواع الملك ﴿ قالوا جزاؤه من وُجد في رحله فهو جزاؤه .. ﴾ (١) .

وفى الحضارات القديمة كان الرق عماد نظام الإنتاج والاستغلال ، وفى بعض تلك الحضارات \_ كالفرعونية المصرية والكسروية الفارسية \_ كانظام الطبقى المغلق يحول دون تحرير الأرقاء ، مهما توفرت لأى منهم الرغبة أو الإمكانات .. وفي بعض تلك الحضارات \_ كالحضارة الرومانية \_

<sup>(</sup>١) يوسف: ١٩ــ١٩.

<sup>(</sup>٢) يوسف : ٧٥ .

كان السادة هم الأقلية الرومانية ، وكانت الأغلبية ـ فى الإمبر اطورية ـ برابرة أرقاء ، أو فى حكم الأرقاء .. وللأرقاء فى تلك الحضارات تـورات من أشهرها ثورة " اسبارتاكوس " [ ٧٣ ـ ٧١ق.م] .

وعندما ظهر الإسلام كانت للمظالم الاجتماعية والتمييز العرقى والطبقى منابع وروافد عديدة تغذى "نهر الرق " فى كل يوم بالمزيد من الأرقاء ... وذلك من مثل :

۱ الحرب ، بصرف النظر عن حظها من الشرعية والمشروعية ،
 فالأسرى يتحولون إلى أرقاء ، والنساء يتحولن إلى سبايا وإماء ..

٢\_ والخطف ، يتحول به المخطوفون إلى رقيق ..

٣ وارتكاب الجرائم الخطيرة - كالقتل والسرقة - والزنا - كان يحكم على مرتكبيها بالاسترقاق ..

3 والعجز عن سداد الديون ، كان يحول الفقراء المدينين إلى أرقاء لدى
 الأغنياء الدائنين ..

٥ ـ وسلطان الوالد على أولاده ، كان يبيح لـــه أن يبيـع هــؤلاء الأولاد ، فينتقلون من الحرية ـ إلى العبودية .

٢ ـ وسلطان الإنسان على نفسه ، كان يبيح له بيع حريته ، فيتحـول إلـى
 رقيق ..

٧ ــ وكذلك النسل المولود من كل هؤلاء الأرقاء يصبح رقيقا ، حتى ولـــو
 كان أباه حرا ..

ومع كثرة واتساع هذه الروافد التى تمد نهر الرقيق ــ فى كل وقــت ــ بالمزيد والمزيد من الأرقاء ، كانت أبواب العتق والحرية إما موصدة تماما ، أو ضيقة عسيرة على الولوج منها ..

وأمام هذا الواقع ، اتخذ الإسلام ، إبان ظهوره ، طريق الإصلاح الــذى يتغيا تحرير الأرقاء ، والغاء نظام العبودية ، وطى صفحته من الوجـــود ،

لكن في " واقعية \_ ثورية " \_ إذا جاز التعبير \_ .. فهو لم يتجاهل الواق\_\_ع ولم يقفز عليه .. وأيضا لم يعترف به على النحو الذي يبقيه ويكرسه ..

لقد بدأ الإسلام فأغلق وألغى وحرّم أغلب الروافد التى كانت تمد نهر الرقيق بالمزيد من الأرقاء .. فلم يبق منها إلا أسرى الحسرب المشروعة والشرعية ، والنسل إذا كان أبواه من الأرقاء .. وحتى أسرى الحرب المشروعة فتح الإسلام أمامهم باب العتق والحرية \_ المن أو الفداء \_ : فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى إذا أثخنتموهم فشدوا الوثاق فإما منّا بعد وإما فداء حتى تضع الحرب أوزارها.. (١) فعندما تضع الحرب أوزارها ، يتم تحرير الأسرى ، إما بالمن عليهم بالحرية وإما بمبادلتهم بالأسرى المسلمين لدى الأعداء ..

ومع إغلاق الروافد ــ روافد الاسترقاق ومصادره ــ التفت الإسلام إلى " كتلة " واقع الأرقاء ، فسعى إلى تصفيتها بالتحرير ، وذلك عندما عدد ووسع مصاب نهر الرقيق . ولقد سلك الإسلام إلى ذلك المقصد سيبل منظومة القيم الإسلامية . وسبيل العدالة الاجتماعية الإسلامية . فحبب إلى المسلمين عتق الأرقاء تطوعا، إذ في عتق كل عضو من أعضاء الرقيـــق عتق لعضو من أعضاء سيده من النار ، فتحرير الرقيق سبيل لتحرير الإنسان من عذاب النار يوم القيامة .. كما جعل الإسلام عتق الأرقاء كفسارة للكثير من الذنوب والخطايا .. وجعل للدولة والنظام العام مدخلاً في تحريــر الأرقاء عندما جعل هذا التحرير مصرفا من المصارف الثمانية فربضة الزكاة \_ فهو جزء من أحد أركان الإسلام \_ ( إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفيي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم ﴾ (٢) . كما جعل الحرية هي الأصل الذي يولد عليه الناس ، والرق هو الاستثناء الطارئ الذي يحتاج إلى إثبات ، فمجهولوا الحكم هم أحرار ، وعلى مدعى رقهم إقامة البينات ، وأو لاد الأمة من الأب الحر هم أحرار ... و" متى استعبدتم الناساس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً ؟! " ..

<sup>(</sup>۱) محمد : ٤ . (۲) التوية : ٦٠ .

كذلك ، ذهب الإسلام فساوى بين العبد والحر في كل الحقوق الدينية ، وفي أغلب الحقوق المدنية ، وكان التمييز فقط ، في أغلب حالاته بسبب التخفيف عن الأرقاء مراعاة للاستضعاف والقيود التي يفرضها الاسسترقاق على الإرادة والتصرف .. فالمساواة تامة في التكاليف الدينية ، وفي الحساب والجزاء .. وشهادة الرقيق معتبرة في بعض المذاهب الإسلامية عند الحنابلة ب وله حق الملكية في ماله الخاص ، وإعانته على شراء حريته بنظام المكاتبة والتدبير مرغوب فيها دينيا ( والذين يبتغون الكتاب مما ملكت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيراً وآتوهم من مسال الله الدي اتاكم ) (۱). والدماء متكافئة في القصاص ..

وبعد أن كان الرق من أكبر مصادر الاستغلال والثراء لملاك العبيد، حوله الإسلام \_ بمنظومة القيم التي كادت أن تسوى بين العبد وسيده \_ إلى ما يشبه العبء المالى على ملاك الرقيق .. فمطلوب من مالك الرقيق أن يطعمه مما يأكل ويلبسه مما يلبس ولا يكلفه من العمل مالا يطيق .. بل ومطلوب منه \_ أيضاً \_ إلغاء كلمة " العبد " و الأمة " واستبدالها بكلمة " الفتاة " ؛

بل لقد مضى الإسلام فى هذا السبيل إلى ما هو أبعد مسن تحريسر الرقيق ، فلم يتركهم فى متاهة عالم الحرية الجديد دون عصبية وشوكة وانتماء ، وإنما سعى إلى إدماجهم فى القبائل والعشائر والعصبيات التى كانوا فيها أرقاء ، فأكسبهم عزتها وشرفها ومكانتها ومنعتها وما لها من إمكانات ، وبذلك أنجز إنجازاً عظيماً وراء وفوق التحرير عندما أقام نسيجاً اجتماعياً جديداً التحم فيه الأرقاء السابقون بالأحرار ، فأصبح لهم نسب قبائلهم عن طريق "الولاء " ، الذى قال عنه الرسول في : [الولاء أحمت قلائم كُمت النسب] وواه الدارمي . حتى لقد غدا أرقاء الأمس "سادة " كُمت القوامهم ، بعد أن كانوا " عبيداً " فيهم .. وقال عمر بن الخطاب وهو من هو في الحسب والنسب عن بلال الحبشى ، الذى اشتراه أبو بكر من هو في الحسب والنسب عن بلال الحبشى ، الذى اشتراه أبو بكر الصديق وأعنقه : " سيدنا أعتق سيدنا "! .. كما تمنى عمر أن يكون سالم مولى أبى حذيفة حياً فيختاره لمنصب الخلافة .. فالمولى ، الذى نشأ رقيقاً ، مولى أبى حذيفة حياً فيختاره لمنصب الخلافة .. فالمولى ، الذى نشأ رقيقاً ، قد حرره الإسلام ، فكان إماماً فى الصلاة وأهلاً بخلافة المسلمين .

<sup>(</sup>١) النور: ٣٣ .

ولقد ساعد على هذا الاندماج في النسيج العربي \_ فضلاً عن الإسلامي \_ ذلك المعيار الذي حدده الإسلام للعروبة وهو معيار اللغة وحدها ، فباستبعاد " العرق .. والدم " غدت الرابطة اللغوية والثقافية انتماءً واحداً للجميع ، بصرف النظر عن ماضى الاسترقاق وعن هذا المعيار للعروبة تحدث الرسول الله \_ في معرض النقد والرفض للذين أرادوا إخراج الموالى ، ذوى الأصول العرقية غير العربية ، من إطار العروبة ، فقال : [ أيها الناس ، إن الرب واحد ، والأب واحد .. وليست العربية بأحدكم من أب أو أم ، وإنما هي اللسان ، فمن تكلم العربية فهو عربي .. ] ..

هكذا كان الإسلام إحياء وتحريراً للإنسان ، مطلق الإنسان ، يضع عن الناس إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ، ويحرر الأرقاء ، لأن الـرق \_ في نظره \_ " موت " ، والحرية " حياة وإحياء " .. ولقد أبصر هذه الحكمة الإسلامية الإمام النسفي [ ١٠١٧هـ / ١٣١٠م] وهو يعلل جعل الإسلامية كفارة القتل الخطأ تحرير رقبة : ﴿ ومن قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبة مؤمنة ﴾ (١) . فقال : إن القاتل " لما أخرج نفساً مؤمنة من جملة الأحياء لزمة أن يدخل نفساً مثلها في جملة الأحرار ، لأن اطلاقها من قيد الـرق كإحيائها ، من قبل أن الرقيق ملحق بالأموات ، إذ الرق أثر من آثار الكفر ، والكفر موت حكماً .. " (١) .. فالإسلام قد ورث نظام الرق عن المجتمعات الكافرة فهو من آثار الكفر ، ولأنه موت لروح وملكات الأرقاء ، وسعى الإسلام إلى إلغائه ، وتحرير \_ أي إحياء \_ موات هؤلاء الأرقاء ، كجزء من الإحياء الإسلامي العام ﴿ يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا معاكم لما يحييكم (١).

\*\*

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) [تفسير النسفى ] طبعة القاهرة ، الأولى .

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٢٤

ومع أن مقاصد الإسلام في تصفية نهر الرقيق \_ باغلاق روافده وتجفيف منابعه ، وتوسيع مصباته \_ لم تبلغ كامل آفاقها ، إذ انتكس "الواقع التاريخي" للحضارة الإسلامية ، بعد عصر الفتوحات ، وسيطرة العسكر المماليك على الدولة الإسلامية .. إلا أن . حال الأرقاء في الحضارة الإسلامية قد ظلت أخف قيوداً وأكثر عدلاً \_ بما لا يقارن \_ من نظائرها خارج الحضارة الإسلامية ، بما في ذلك الحضارة الغربية ، التي تزعمت \_ في العصر الحديث \_ الدعوة إلى تحرير الأرقاء ..

فلقد اقترن عصر النهضة الأوروبية بزحفها الاستعمارى على العالمين القديم والجديد، وبعد أن استعبد المستعمرون الأسليان والبرتغاليون والإنجليز والفرنسيون المريكا الأصليين، وأهلكوهم في سخرة البحث عن الذهب وإنشاء المزارع، مارسوا أكبر أعمال القرصنة والخطف في التاريخ، تلك التي راح ضحيتها أكثر من أربعين مليوناً من زنوج إفريقيا، سلسلوا بالحديد، وشحنوا في سفن الحيوانات، نتقوم على دمائهم وعظامهم المزارع والمصانع والمناجم التي صنعت رفاهية الرجل الأبين في أمريكا وأوروبا ولا يزال أحفادهم يعانون من التفرقة العنصرية في الغرب حتى الآن.

وعندما سعت أوروبا \_ فى القرن التاسع عشر \_ إلى إلغاء نظام الرق ، وتحريم تجارته ، لم تكن دوافعها \_ فى أغلبها \_ روحية ولا قيمية ولا إنسانية ، وإنما كانت \_ فى الأساس \_ دوافع مادية ، لأن نظامها الرأسمالي قد رأى فى تحرير الرقيق سبيلاً لجعلهم عمالاً أكثر مهارة ، وأكثر قدره على النهوض باحتياجات العمل الفنى فى الصناعات التى أقامها النظام الرأسمالي .. فلقد غدا الرق \_ بمعايير الجدوى الاقتصادية \_ عبئاً على فائض رأس المال \_ الذى هو معبود الحضارة الرأسمالية المادية \_ عملية الإنتاج ..

ولقد كان ذات القرن الذى دعت فيه أوروبا لتحرير الرقيق هو القرن الذى استعمار الأمم والشمعوب الذى استعمار الأممم والشمعوب استرقاقاً جديداً ، لا تزال الإنسانية تعانى منه حتى الآن ..

\*\*

# الشبهة السابعة والثلاثون بعد المائة الشبهة السابعة والتسري

#### الرد على الشبهة:

هذا عن الرق في التاريخ الإنساني وفي الإسلام: الدين .. الحضارة .. والتاريخ ..

أما التسرى ، فهو : اتخاذ مالك الأمة منها سَـرِيَّة يعاشـرها معاشـرة الأزواج في الشرع الإسلامي ..

وكما لم يكن الرق والاسترقاق تشريعاً إسلامياً مبتكراً ، ولا خاصية شرقية تميزت به الحضارات الشرقية عن غيرها من الحضارات ، وإنما كان موروثاً اجتماعياً واقتصادياً إنسانياً ، ذاع وشاع في كل الحضارات الإنسانية عبر التاريخ .. فكذلك كان التسرى \_ الذي هو فرع من فروع الرق والاسترقاق \_ نظاماً قديماً ولقد جاء في المأثورات التاريخية المشهورة والمتواترة أن خليل الله إبراهيم ، عليه السلام ، قد تسرى بهاجر المصرية ، عندما وهبه إياها ملك مصر ، ومنها ولا له إسماعيل \_ عليه السلام \_ .. فمارس التسرى أبو الأنبياء ، وولد عن طريق التسرى نبي ورسول .. وكذلك جاء في المأثورات التاريخية أن نبي الله سليمان \_ عليه السلام \_ قد تسرى بثلاثمائة سرية !.. وكما شاع التسرىعند العرب قبل الإسلام ، فلق مارسه ، في التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية ، غير المسلمين مثل المسلمين ..

وإذا كان التسرى ، هو اتخاذ مالك الأمة منها سرية ، أى جعله لها موضعا للوطء ، واختصاصها بميل قلبى ومعاشرة جنسية ، وإحصان واستعفاف .. فلقد وضع الإسلام له ضوابط شرعية جعلت منه زواجاً حقيقياً ، تشترط فيه كل شروط الزواج ، وذلك باستثناء عقد الزواج ، لأن عقد الزواج هو أدنى من عقد الملك ، إذ في الأول تمليك منفعة ، بينما الثاني يفضى إلى ملك الرقبة ، ومن ثم منفعتها ..

ولقد سميت الأمة ــ التى يختارها مالكها سرية له ــ سُميت " سَريَّةً " · " لأنها موضع سروره ، ولأنه يجعلها فى حال تسرها " دون ســواها ، أو أكثر من سواها .. فالغرض من التسرى ليس مجرد إشباع غرائز الرجــل ، وإنما أيضاً الارتفاع بالأمة إلى مايقرب كثيراً من مرتبة الزوجة الحرة ..

والإسلام لا يبيح التسرى \_ أى المعاشرة الجنسية للأمـة \_ بمجـرد امتلاكها .. وإنما لابد من تهيئتها كما تهيأ الزوجة .. وفقهاء المذهب الحنفى يشترطون لتحقيق ذلك أمرين :

أولهما: تحصين السرية ، بأن يخصص لها منزل خاص بها ، كما هو الحال مع الزوجة ..

وثانيهما : مجامعتها ، أى إشباع غريزتها ، وتحقيق عفتها .. طالما أنها قد أصبحت سرية ، لا يجوز لها الزواج من رقيق مثلها ، أو أن يتسرى بها غير مالكها ..

ولأن التسرى \_ إن فى المعاشرة الجنسية أو التناسل \_ مثله مشل الزواج من الحرائر .. فلقد اشترط الإسلام براءة رحم الأمة قبل التسرى بها ، فإباحة التسرى قد جاءت فى آية إباحة الزواج : وإن خفتم ألا تقسطوا فى البتامى فانكحوا ما طاب لكم من النماء مثنى وثلاث ورباع فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة أو ما ملكت أيمانكم ذلك أدنى ألا تعولوا ﴾ (١) .. والتكليف الإسلامى بحفظ الفروج عام بالنسبة لمطلق الرجال والنساء ، أحراراً كانوا أم رقيقاً ، مسلمين كانوا أم غير مسلمين : ﴿ والذين هم لفروجهم حافظون \* إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين ﴾ (١) .. ولقد قال رسول الله لله \_ فى سبايا " أوطاس " \_ أى حنين \_ : [ لا توطأ حامل حتى تضع ، ولا غير ذات حمل حتى تحيض حيضة .. ] (١) ..

وكذلك الحال مع المقاصد الشرعية والإنسانية من وراء التسرى .. فهي ذات المقاصد الشرعية والإنسانية من وراء الزواج:

<sup>(</sup>١) النساء : ٣ .

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ٥ ، ٦ .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود .

تحقيق الإحصان والاستعفاف للرجل والمرأة ، وتحقيق ثبوت أنساب الأطفال لآبائهم الحقيقيين . . ففي هذا التسري \_ كما يقول الفقهاء \_ " استعفاف مالك الأمة .. وتحصين الإماء لكيلا يملن إلى الفجور ، وثبوت نسب أو لادهن " . وأكاد ألمح في التشريع القرآني أمراً إلهياً بالإحصان العام للرجال والنساء ، أحرارًا كانوا أو أرقاء .. ففي سياق التشريع لغض البصر ، وحفظ الفروج ، جاء التشريع للاستعفاف بالنكاح \_ الزواج \_ للجميع .. وجاء النهي عن إكراه الإماء على البغاء ، لا بمعنى إجبار هن على الزنا \_ فهذا داخل في تحريم الزنا ، العام للجميع \_ وإنما بمعنى تركهن دون إحصان واستعفاف بالزواج أو التسرى \_ أكاد ألمح هذا المعنى عندما أتأمل سياق هذه الآيات القرآنية : ﴿ قُل المؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك أزكى لهم إن الله خبير بما يصنعون \* وقل للمؤمنات يغضضن من أبصار هن ويحفظن فروجهن ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها وليضربن بخمرهن على جيوبهن ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن أو آبائهن أو آباء بعولتهن أو أبنائهن أو أبناء بعولتهن أو إخوانهن أو بنى إخوانهن أو بنى أخواتهن أو نسائهن أو ما ملكت أيمانهن أو التابعين غير أولى الإربة من الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ولا يضربن بأرجلهن ليُعلم ما يخفين من زينتهن وتوبوا إلى الله جميعاً أيَّة المؤمنون لعلكم تفلحون \* وأنكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم إن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله والله واسع عليم \* وليستعفف الذين لا يجدون نكاحــاً حتى يغنيهم الله من فضله والذين يبتغون الكتاب مما ملكت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيراً وآتوهم من مال الله الذي آتاكم ولا تكرهـوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصنا لتبتغوا عرض الحياة الدنيا ومن يكرههن فيان الله من بعد إكراههن غفور رحيم ﴾ (١) . فالتشريع للاستعفاف والإحصان بالنكاح ــ الزواج ـ والتسرى عام وشامل للجميع ..

<sup>( )</sup> النور : ۳۰ \_۳۳.

بل لقد جعل الإسلام من نظام التسرى سبيلاً لتحقيق المزيد من الحريــة للأرقاء ، وصولاً إلى تصفية نظام العبودية والاسترقاق .. فأولاد السرية في الشرع الإسلامي ، يولدون أحراراً ــ بعد أن كانوا يظلون أرقاء في الشرائع والحضارات غير الإسلامية ــ والسرية ، بمجرد أن تلد ، ترتفع إلى مرتبــة أرقى هي مرتبة " أم الولد " ثم تصبح كاملة الحرية بعد وفاة والد أو لادها ..

وكما اشترط الشرع الإسلامي \_ التسرى \_ استبراء الرحم ، كما هو الحال في الزواج من الحرائر ، اشترط في السرية ما يشترط في الزوجة الحرة : أن تكون ذات دين سماوي ، مسلمة أو كتابية .. وأن لا تكون من المحارم اللاتي يحرم الزواج بهن ، بالنسب أو الرضاعة .. فلا يجوز التسرى بالمحارم ، بل و لا يحل استرقاقهم أصلاً ، إناثاً كانوا أم ذكوراً ، فامتلاكهم يفضى إلى تحريرهم بمجرد الامتلاك .. وفي الحديث النبوي الشريف : [ من ملك ذا رحم مَحْرَم فهو حر ] (١) .

وكما هو الحال في اختيار الزوجة الحرة ، استحسن الشرع الإسلمي تخير السرية ذات الدين ، التي لا تميل إلى الفجور ، وذلك لصيانة العرض ، وأن تكون ذات عقل ، حتى ينتقل منها إلى الأولاد . وأن تكون ذات جمال يحقق السكينة للنفس والغض للبصر . فالتخير للنُطف \_ وفق حديث رسول الله على : [ تخيروا النطفكم](٢) \_ هو تشريع عام في الحرائر والإماء (٣) ..

وكما لا يجوز الاقتران بأكثر من أربع زوجات حرائر ، اشترط بعض الفقهاء الالتزام بذات العدد في السرارى ، أو فيهن وفي الزوجات الحرائر .. وإذا كان جمهور الفقهاء لا يقيدون التسرى بعدد الأربعة ، فإن الإمام محمد

<sup>(</sup>٣) انظر : [ الموسوعة الفقهية ] \_ مادة " التسرى " \_ طبعة الكويت ١٤٠٨هــ \_ ١٩٨٨م .

عبده \_ فى فتواه عن تعدد الزوجات \_ قد قال \_ عند تفسيره لقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ أو ما ملكت أيمانكم ﴾ (١) . " لقد اتفق المسلمون على أنه يجوز للرجل أن يأخذ من الجوارى ما يشاء بدون حصر ولكن يمكن لفاهم أن يفهم من الآية غير ذلك ، فإن الكلام جاء مرتبطاً بإباحة التعدد إلى الأربعة فقط .. " (١).

ويؤيد هذا الاجتهاد ما كان عليه العمل في صدر الإسلام ، إذ لم يكن الرجل يتسرى بغير سرية واحدة وكما يجب العدل بين الزوجات الحرائر عند تعددهن .. قال بعض الفقهاء : إن ما يجب للزوجة يستحب للسرية ، وجعل الحنابلة الإحصان للأرقاء \_ ذكوراً وإناثاً \_ أمراً واجباً .. (٣).

هكذا رفع الإسلام ، بالشروط التي اشترطها في التسرى ، من شأن السرارى ، وذلك عندما جعلهن في الواقع العملى في أقرب ما يكن إلى الزوجات الحرائر . وعندما جعل من نظام التسرى بابًا من أبواب التحرير للإماء ولأو لادهن ، بعد أن كان رافداً من روافد الاسترقاق والاستعباد ..

\*\*\*

أما الواقع التاريخي ، الذي تراجع عن هذا النموذج الإسلامي للتسرى ، عندما كثرت السبايا ، وتعددت مصادر الاسترقاق .. فمن الخطأ البين \_ بل والتجنى \_ حمل هذا الواقع التاريخي على شرع الإسلام ..

<sup>(</sup>١) النساء : ٣.

<sup>(</sup>٢) [ الأعمال الكاملة ] ج٢ ص ٩١ طبعة القاهرة ١٩٩٣م.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ج٢ ٩١ .

فالإسلام ــ كما قدمنا في الحديث عن الرق ــ قد ألغي وجفف كــل روافــد ومصادر الاسترقاق ، ولم يستثن من ذلك إلا الحرب الشرعية المشــروعة . ولذلك ، فإن تجارة الرقيق ، وأسواق الأرقاء ، وشيوع التسرى الــذى جــاء ثمرة لاختطاف الفتيات والفتيان ، وللحروب غير المشروعة ، وغيرها مــن سبل الاسترقاق التي حرمها الإسلام .. كل ذلك إن حُسب علمي " التــاريخ الإسلامي " فلا يمكن أن يُحسب على " دين الإسلام " .. وعن هذه الحقيقــة الهامة يقول الإمام محمد عبده : " لقد ساء استعمال المسلمين لما جـاء فــي دينهم من هذه الأحكام الجليلة ، فأفرطوا في الاستزادة من عدد الجــوارى ، وأفسدوا بذلك عقولهم وعقول ذراريهم بمقدار ما اتسعت لذلك ثرواتهم ..

أما الأسرى اللاتى يصح نكاحهن فهن أسرى الحرب الشرعية التى قصد بها المدافعة عن الدين القويم أو الدعوة إليه بشروطها ، ولا يكن عند الأسر إلا غير مسلمات .. وأما ما مضى المسلمون على اعتياده من الرق ، وجرى عليه عملهم فى الأزمان الأخيرة ، فليس من الدين فى شكء ، فما يشترونه من بنات الجراكسة أو من السودانيات اللاتى يختطفهن الأشقياء السلّبة المعروفون "بالأسيرجية"، فهو ليس بمشروع ولا معروف فك دين الإسلام ، وإنما هو من عادات الجاهلية ، لكن لا جاهلية العرب بل جاهلية السودان والجركس .. " (١) .

وإذا كان من العبث الظالم حمل تاريخ الحضارة الغربية مع الرق والاسترقاق على النصرانية ، كدين ، فالأكثر عبثية والأشد ظلماً هو حمل التاريخ الإسلامي في هذا الميدان على شريعة الإسلام!..

\*\*\*

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٢ ص ٩١، ٩٢.

#### الشبهة الثامنة والثلاثون بعد المائة

## هل تحريم زواج المسلمة بغير المسلم يُعد نزعة عنصرية ؟

#### الرد على الشبهة:

ا ـ صحيح أن الإسلام يجيز زواج المسلم من غير المسلمة ( مسيحية أو يهودية ) ولا يجيز زواج المسلمة من غير المسلم . وللو هلة الأولى يُعد ذلك من قبيل عدم المساواة ، ولكن إذا عرف السبب الحقيقي لذلك انتفى العجب ، وزال و هم أنعدام المساواة . فهناك وجهة نظر إسلامية في هذا الصدد توضح الحكمة في ذلك . وكل تشريعات الإسلام مبنية على حكمة معينة ومصلحة حقيقية لكل الأطراف .

٢ ـ الزواج في الإسلام يقوم على " المودة والرحمة " والسكن النفسي . ويحرص الإسلام على أن تبنى الأسرة على أسس سليمة تضمن الاستمرار للعلاقة الزوجية . والإسلام دين يحترم كل الأديان السماوية السابقة ويجعل الإيمان بالأنبياء السابقين جميعًا جزءاً لا يتجزأ من العقيدة الإسلامية . وإذا تزوج مسلم من مسيحية أو يهودية فإن المسلم مأمور باحترام عقيدتها ، ولا يجوز له ـ من وجهة النظر الإسلامية \_ أن يمنعها من ممارسة شعائر دينها والذهاب من أجل ذلك إلى الكنيسة أو المعبد . وهكذا يحرص الإسلام على توفير عنصر الاحترام من جانب الزوج لعقيدة زوجته وعبادتها . وفي ذلك ضمان وحماية للأسرة من الانهبار .

" \_ أما إذا تزوج غير مسلم من مسلمة ف\_إن عنصر الاحترام لعقيدة الزوجة يكون مفقودًا . فالمسلم يؤمن بالأديان السابقة ، وبأنبياء الله السابقين ، ويحترمهم ويوقرهم ، ولكن غير المسلم لا يؤمن بنبى الإسلام ولا يعرف به ، بل يعتبره نبيًّا زائفًا ويُصد في العادة \_ كل ما يشاع ضد الإسلام وضد نبى الإسلام من افتراءات وأكاذيب ، وما أكثر ما يشاع .

وحتى إذا لم يصرح الزوج غير المسلم بذلك أمام زوجته فإنها ســــتظل تعيش تحت وطأة شعور عدم الاحترام من جانب زوجها لعقيدتها . وهذا أمر لا تجدى فيه كلمات الترضية والمجاملة . فالقضية قضية مبــــدأ . وعنصــر الاحترام المتبادل بين الزوج والزوجة أساس لاستمرار العلاقة الزوجية .

٤ ــ وقد كان الإسلام منطقيًا مع نفسه حين حرّم زواج المسلم مـــن غــير المسلمة التى تدين بدين غير المسيحية واليهودية ، وذلك أنفس السبب الـــذى من أجله حرّم زواج المسلمة بغير المسلم .

فالمسلم لا يؤمن إلا بالأديان السماوية وما عداها تُعد أديانًا بشرية . فعنصر التوقير والاحترام لعقيدة الزوجة في هدذه الحالسة بعيدًا عن المجاملات يكون مفقودًا . وهذا يؤثر سلبًا على العلاقسة الزوجية ، ولا بحقق " المودة والرحمة " المطلوبة في العلاقة الزوجية .

#### الشبهة التاسعة والثلاثون بعد المائة

### هل صحيح أن الإسلام ضد حرية الاعتقاد ؟

#### الرد على الشبهة:

ا \_ لقد كفل الإسلام للإنسان حرية الاعتقاد . وجاء ذلك في وضوح تام في القرآن الكريم : (Y) في الدين (Y) فلا يجوز إرغام أحد على ترك دينه واعتناق دين آخر . فحرية الإنسان في اختيار دينه هي أساس الاعتقاد . ومن هنا كان تأكيد القرآن على ذلك تأكيدًا لا يقبل التأويل في قوله : (b) شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر (Y) .

٢ ــ وقد أقر النبى الله الحرية الدينية فى أول دستور للمدينة حينما اعــ ترف
 لليهود بأنهم يشكلون مع المسلمين أمة واحدة .

ومن منطلق الحرية الدينية التي يضمنها الإسلام كان إعطاء الخليفة الثاني عمر بن الخطاب للمسيحيين من سكان القدس الأمان "على حياتهم وكنائسهم وصلبانهم ، لا يضار أحد منهم ولا يرغم بسبب دينه " .

" \_ لقد كفل الإسلام أيضًا حرية المناقشات الدينية على أساس موضوعي بعيد عن المهاترات أو السخرية من الآخرين . وفي ذلك يقول القرآن : ( ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتى هي أحسن ) ("). وعلى أساس من هذه المبادئ السمحة ينبغي أن يكون الحوار

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٦ . (٢) الكهف: ٢٩ . (٣) النحل: ١٢٥ .

بين المسلمين وغير المسلمين ، وقد وجه القرآن هذه الدعوة إلى الحوار إلى المال الكتاب فقال : (قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئًا ولا يتخذ بعضنا بعضًا أربابًا من دون الله \* فإن تولوا فقولوا الشهدوا بأنا مسلمون ) (١) . ومعنى هذا أن الحوار إذا لمعلم الى نتيجة فلكل دينه الذي يقتنع به . وهذا ما عبرت عنه أيضًا الآبية الأخيرة من سورة (الكافرون) التي ختمت بقوله تعالى للمشركين على لسان محمد ﷺ : (لكم دينكم ولى دين ) (١) .

لاقتناع هو أساس الاعتقاد: فالعقيدة الحقيقية هي التي نقوم على الإقناع واليقين، وليس على مجرد التقليد أو الإرغام. وكل فرد حر في أن يعتقد ما يشاء وأن يتبنى لنفسه من الأفكار ما يريد، حتى ولو كان ما يعتقده أفكاراً إلحادية. فلا يستطيع أحد أن يمنعه من ذلك طالما أنه يحتفظ بهذه الأفكار لنفسه ولا يؤذى بها أحدًا من الناس. أما إذا حاول نشر هذه الأفكار التي تتناقض مع معتقدات الناس، وتتعارض مع قيمهم التي يدينون لها التي تتناقض مع معتقدات الناس، وتتعارض مع قيمهم التي يدينون لها والشكوك في نفوس الناس. وأى إنسان يعتدى على النظام العام للدولة بإتسارة الفتتة والشكوك في نفوس الناس، وأى إنسان يعتدى على النظام العام للدولة في أمة من الأمم يتعرض للعقاب، وقد يصل الأمر في ذلك إلى حد تهمسة الخيانة العظمى التي تعاقب عليها معظم الدول بالقتل. فقت للمرتد في الشريعة الإسلامية ليس لأنه ارتد فقط ولكن لإثارته الفتنة والبلباة وتعكير النظام العام في الدولة الإسلامية. أما إذا ارتد بينه وبين نفسه دون أن يتعرض ينشر ذلك بين الناس ويثير الشكوك في نفوسهم فلا يستطيع أحد أن يتعرض له بسوء، فالله وحده هو المطلع على ماتخفى الصدور.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) الكافرون : ٦ .

وقد ذهب بعض العلماء المحدثين إلى أن عقاب المرتد ليس فى الدنيا وإنما فى الآخرة ، وأن ما حدث من قتل للمرتدين فى الإسلام بناء على بعض الأحاديث النبوية فإنه لم يكن بسبب الارتداد وحدد ، وإنما بسبب محاربة هؤلاء المرتدين للإسلام والمسلمين (١).

<sup>(</sup>۱) راجع: الحرية الدينية في الإسلام للشيخ عبد المتعال الصعيدي ص ۷۲،۳، ۷۳، ۸۸ ــ دار الفكـــر العربي ــ الطبعة الثانية (دون تاريخ ) .

# الشبهة الأربعون بعد المائة ما موقف الإسلام من الديمقراطية وحقوق الإنسان ؟

#### الرد على الشبهة:

ا ـ يُعد الإسلام أول من نادى بحقوق الإنسان وشدد على ضرورة حمايتها . وكل دارس للشريعة الإسلامية يعلم أن لها مقاصد تتمثل فى حماية حياة الإنسان ودينه وعقله وماله وأسرته . والتاريخ الإسلامي سجل للخليفة الثاني عمر بن الخطاب مواجهته الحاسمة لانتهاك حقوق الإنسان وقوله في ذلك : " متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا " ؟ .

٢ ـ تنبنى حقوق الإنسان فى الإسلام على مبدأين أساسيين هما: مبدأ المساواة بين كل بنى الإنسان ، ومبدأ الحرية لكل البشر . ويؤسس الإسلام مبدأ المساواة على قاعدتين راسختين هما: وحدة الأصل البشرى ، وشمول الكرامة الإنسانية لكل البشر . أما وحدة الأصل البشرى فإن الإسلام يعبر عنها بأن الله قد خلق الناس جميعًا من نفس واحدة . فالجميع إخوة فى أسرة إنسانية كبيرة لا مجال فيها لامتيازات طبقية . والاختلافات بين البشر لا تمس جوهر الإنسان الذى هو واحد لدى كل البشر . ومن هنا فهذه الاختلافات ينبغى \_ كما يشير القرآن الكريم \_ أن تكون دافعًا إلى التعارف والتاقف والتعاون بين الناس وليس منطلقًا للنزاع والشقاق : (يا أيها الناس وليس منطقًا للنزاع والشقاق : (يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبًا وقبائل لتعارفوا \* إن أكرمكم

عند الله أتقاكم ﴾ <sup>(١)</sup> .

أما القاعدة الأخرى للمساواة فهى شمول الكرامة الإنسانية لكل البشر وقد نص القرآن على ذلك فى قوله: (ولقد كرمنا بنى آدم) (٢). فالإنسان بهذا التكريم جعله الله خليفة فى الأرض، وأسجد له ملائكته، وجعله سيدًا فى هذا الكون، وسخر له ما فى السموات وما فى الأرض. فالإنسان بذلك له مكانته ومكانه المفضل بين الخلق جميعًا، وقد منح الله هذه الكرامة لكل الناس بلا استثناء لتكون سياجًا من الحصانة والحماية لكل فرد مين أفراد الإنسان، لا فرق بين غنى وفقير وحاكم ومحكوم، فالجميع أمام الله وأمام الله وأماد وفي الحقوق العامة سواء.

أما المبدأ الثانى الذى ترتكز عليه حقوق الإنسان فهو مبدأ الحرية. فقد جعل الله الإنسان كائنًا مكلفًا ومسئولاً عن عمارة الأرض وبناء الحضارة الإنسانية وليست هناك مسئولية دون حرية ، حتى فى قضية الإيمان والكفر التى جعلها الله مرتبطة بمشيئة الإنسان (فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر) (٦). وهكذا تشمل الحرية كل الحريات الإنسانية دينية كانت أم سياسية أم فكرية أم مدنية .

" — الحكم في تعاليم الإسلام لابد أن يقوم على أساس من العدل والشورى . وقد أمر الله الناس في القرآن بالعدل وألزمهم بتطبيقه ( إن الله يأمر بالعدل والإحسان ) (1) . ( وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ) (1) . والآيات في ذلك كثيرة . أما الشورى فهي مبدأ أساسي ملزم . وكان النبي على يستشير أصحابه ويأخذ برأى الأغلبية وإن كان مخالفًا لرأيه . وأظهر مثل

<sup>(</sup>۱) الحجرات: ۱۳. . (۲) الإسراء: ۷۰.

<sup>(</sup>٣) النحل : ٩٠ .

<sup>(</sup>٥) النساء : ٥٨ .

على ذلك خروج المسلمين إلى غزوة أحد . فقد كان الرسول يرى عدم الخروج ، ولكن الأكثرية كانت ترى الخروج . فنزل على رأيهم وخرج ، وكانت الهزيمة للمسلمين . ومع ذلك شدد القرآن على ضرورة الشورى فقال مخاطبًا النبى : (فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر) . ولا يلتفت في هذا الصدد إلى رأى قلة من الفقهاء الذين يزعمون أن الشورى غير ملزمة . فهذا الزعم مخالف للنصوص الدينية الصريحة .

وقد ترك الإسلام للمسلمين حرية اختيار الشكل الذي تكون عليه الشورى طبقا للمصلحة العامة . فإذا كانت المصلحة تقتضي أن تكون الشورى بالشكل المعروف الآن في الدول الحديثة فالإسلام لا يعترض علي ذلك . وكل ما في الأمر هو التطبيق السليم مع المرونة طبقا لظروف كل عصر وما يستجد من تطورات محلية أو دولية .

ومن ذلك يتضبح مدى حرص الإسلام على حقوق الإنسان وصيانتها ، وحرصه على التطبيق السليم لمبدأ الشورى أو الديمقر اطية بالمفهوم الحديث .

٤ ــ الإسلام أتاح الفرصة لتعددية الآراء ، وأباح الاجتهاد حتى فى القضايط الدينية طالما توافرت فى المجتهد شروط الاجتهاد . وجعل للمجتهد المدنى يجتهد ويصيب أجران . والدارس لمذاهب الفقه الإسلامى المعروفة يجد بينها خلافا فى وجهات النظر فتى العديد من القضايا . ولم يقل أحد : إن ذلك غير مسموح به . ومن هنا نجد أن الإسلام يتيح الفرصة أمام الرأى الآخر ليعبر عن وجهة نظره دون حرج مادام الجميع يهدفون إلى ما فيه خير المجتمع والحفاظ على أمنه واستقراره .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٥٩ .

# الشبهة الحادية والأربعون بعد المائة ما موقف الإسلام من الفنون ؟

#### الرد على الشبهة:

ا \_ الإسلام دين يحب الجمال ويدعو إليه في كـــل شــيء . والنبــي على يقول : [ إن الله جميل يحب الجمال ] (١) . والفن هو في حقيقته إبداع جمالي لا يعاديه الإسلام . وغاية ما في الأمر أن الإسلام يجعل الأولويـــة للمبـدأ الأخلاقي على المبدأ الجمالي ، بمعنى أنه يجعل الثاني مترتبّـا علــي الأول ومرتبطًا به . وهذا هو الموقف المبدئي للإسلام إزاء جميع أشكال الفنـون . وهناك معيار إسلامي للحكم على أي فن من الفنون يتمثل في قاعدة تقـول : حسن وقبيحه قبيح .

والقرآن الكريم في العديد من آياته يلفت الأنظار إلى ما في الكون من تناسق وإبداع وإتقان ، وما يتضمنه ذلك من جمال وبهجة وسرور للناظرين (٢) . ومن هنا لا يعقل أن يرفض الإسلام الفن إذا كان جميلاً . أما إذا اشتمل على القبح بما يعنيه ذلك من قبح مادي ومعنوى فإن الإسلام يرفضه ولا يوافق عليه .

٢ ــ وترتيبًا على ما تقدم فإن الفن إذا كان هدفه المتعة الذهنيــة ، وترقيــق الشعور ، وتهذيب الأحاسيس ، فلا اعتراض عليه . ولكن إذا خرج عن ذلـك وخاطب الغرائز الدنيا في الإنسان ، وخرج عن أن يكون فنـــا هادفــا فإنــه

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الإيمان .

<sup>(</sup>٢) انظر: الحجر: ١٦، النحل: ٦، فصلت: ١٢.

حينئذ لا يساعد على بناء الحياة ، بل يعمل على هدمها ، وبذلك يخرج عسن أن يكون فنًا ، بل يصير نوعًا من اللهو المذموم والعبث المرفوض. وهـــذا أمر لا يقره الإسلام.

٣ \_ إذا كانت الموسيقي والغناء تحمل إلينا ألحانًا جميلة وكلمات مهذية وأنغامًا راقية ، وأصواتًا جميلة ، فذلك لا يرفضه الإسلام طالما كـــان فـــى إطار المبدأ الأخلاقي ، أي طالما كان هدف الفين هيو السمو بالإنسان وبأحاسيسه ووجدانه ومشاعره . وقد امتدح النبي ﷺ صدوت أبي موسى الأشعري ـــ وكان صوته جميلاً ــ وهو يتغنى بالقرآن . وكان النبي بختـــار من بين أصحابه للأذان أجملهم صوتًا . وقد سمع النبي على صيوت الدف والمزمار دون تحرج . وفي يوم عيد دخل أبو بكر على ابنته عائشة زوجية الرسول ولديها جاريتان تغنيان وتضربان بالدفوف فاعترض أبو بكر عليي ذلك . ولكن النبي على رفض ما أبداه أبو بكر من احتجاج في هــــذا الصــدد قائلاً: [ دعهما يا أبا بكر فإنها أيام عيد ] (١). وقد أوصى النبي ﷺ نفسه السيدة عائشة أن ترسل من يغني في حفل زفاف قريبة لها زفت إلى رجلل من الأنصار.

وهناك مرويات أخرى عديدة عن النبي على تبين أن الغناء والموسسيقي ليسا من المحرمات في الإسلام ما لم يصحبهما أمور منكرة غير أخلاقية (٢). ٤ ــ أما الرقص: فالإسلام يفرق فيه بين رقص المرأة ورقيص الرجل. فالرقصات الشعبية التي يؤديها الرجال مثلاً لا ضيير فيها ، وقد سمح النبي ﷺ للسيدة عائشة بمشاهدة الأحباش وهم يرقصون فــــى يــوم عيــد .

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

١٩٧٨م ، والشيخ محمد الغزالي : مائة سؤال عن الإسلام ج ١ ص ١٧٤ وما بعدها .

ورقص المرأة أمام النساء لا حرج فيه . أما رقصها أمام الرجال فذلك لا يقره الإسلام لما فيه من محاذير كثيرة .

٥ \_ أما التمثيل فإنه ليس حرامًا مادام في إطار المبدأ الأخلاقي ، ولا ينكر أحد ما للتمثيل الهادف من دور فعال في معالجة الكثير من المشكلات والقضاء على العديد من السلبيات في المجتمع . ولا حرج أيضًا أن يشتمل التمثيل على ألوان من اللهو البرئ والترويح المقبول والترفيه الذي لا يخرج عن نطاق المعقول . وكذلك التصوير لا ضير فيه ، بل أصبح في حياتنا المعاصرة بمثل في أحيان كثيرة ضرورة لا غني عنها .

آ \_ أما النحت أو التماثيل المجسمة فهناك نصوص واضحة في تحريمها . ويرجع السبب في تحريم الإسلام لذلك بالدرجة الأولى إلى ما يخشي من توقير هذه التماثيل أو عبادتها كما كان يفعل عباد الأصنام قديمًا . فإذا لم يكن ذلك واردًا على الإطلاق نظرًا لارتفاع درجة الوعى لدى الناس فلا ضرر منه ولا حرج فيه لانعدام سبب التحريم . غير أن الإسلام من باب سد الذرائع لا يريد أن يفتح هذا الباب لما يمكن أن يترتب عليه من محاذير في أزمنة مستقبلية . فالإسلام يشرع لكل الأجيال ولمختلف العصور . وما يستبعد في بيئة قد يقبل في أخرى ، وما يعتبر مستحيلاً في عصر قد يصبح حقيقة واقعة في عصر آخر قريب أو بعيد .

# الشبهة الثانية والأربعون بعد المائة ما أسباب تفرق المسلمين رغم دعوة الإسلام للوحدة ؟

#### الرد على الشبهة:

1 — لا ينكر أحد أن الشعوب الإسلامية في عصرنا الحاضر متفرقة ومتنازعة فيما بينها ، فهذا واقع ملموس لا يحتاج إلى برهان . ولكن هذا يعد مرحلة في تاريخ المسلمين شأنهم في ذلك شأن بقية الشعوب والأمم الأخرى . ولا يعنى ذلك أنهم سيظلون كذلك إلى الأبد . وكما استطاعت الشعوب الأوروبية أن تتغلب على عوامل الفرقة والتنازع فيما بينها والتي أدت إلى حربين عالميتين شهدهما القرن العشرون فإن الشعوب الإسلامية سوف تستطيع في مستقبل الأيام أن تتغلب أيضًا على عوامل الفرقة فيما بينها ، والبحث عن صيغة ملائمة للتعاون المثمر من أجل مصلحة المجتمعات الإسلامية كلها .

وهناك محاولات مستمرة في هذا الصدد وإن كانت بطيئة وذات تأثير محدود ومتواضع مثل منظمة المؤتمر الإسلامي التي تضم كل الدول الإسلامية ، إلا أنه يمكن تطوير العمل في هذه المنظمة وغيرها من منظمات إسلامية أخرى للوصول بها إلى مرحلة متقدمة من التعاون الأوثق . وللأمة الإسلامية في تعاليم الإسلام في الوحدة والتعاون والتآلف والتكافل أعظم سند يضمن لها نجاح هذه المحاولات في مستقبل الأيام .

النصادر من الأصلية يدعو إلى الوحدة والتضامن ويحذر من الفرقة والتنازع ( واعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تقرقوا ) ( ) ، ويدعو إلى الشعور بآلام الآخرين والمشاركة في تخفيفها ، ويجعل الأمة كلها مثل الجسد الواحد \_ كما يقول النبي ﷺ \_ [ إذا اشتكى منه عضو تداعي له سائر الأعضاء بالسهر والحمي ] ( ) . ويعتبر الإسلام رابطة العقيدة بمنزلة رابطة الأخوة : ( إنما المؤمنون إخوة ) ( ) . وحينما هاجر النبي ﷺ إلى المدينة أخى بين المهاجرين والأنصار ، فأصبحوا إخوة متحابين متضامنين في البأساء والضراء . وآيات القرآن وأحاديث النبي ﷺ في ذلك أكثر من أن تحصي .

" سهناك أسباب خارجية كثيرة أدت إلى الانقسام والفرقة بين المسلمين في العصر الحديث و ترجع هذه الأسباب في قدر كبير منها إلى الفيترة التي هيمن فيها الاستعمار على بلاد العالم الإسلامي وعندما رحل ترك مشكلات عديدة كان هو سببًا فيها مثل مشكلات الحدود وكانت القاعدة التي على أساسها خطط لسياساته هي مبدأ: " فَرِق تَسند " ومن هنا عمل على إحياء العصبيات العرقية بين شعوب البلاد المستعمرة وقام بنهب خيرات هذه البلاد وأدى ذلك إلى إفقارها وتخلفها الحضاري الذي لا تزال آثاره باقية حتى اليوم ولا تزال معظم شعوب العالم الإسلامي تعانى من المشكلات التي خلفها الاستعمار .

٤ ــ انشغل المسلمون بالمشكلات الكثيرة التي خلفها الاستعمار وغفلوا عــن
 تعاليم الإسلام في الوحدة والتضامن .

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام مسلم وغيره (راجع: فيض الله يوس ١٤٥ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ١٠.

ولكن الشعوب الإسلامية لا تزال تحن إلى وحدة جهودها ، وتضامنها فيما بينها ، وتجميع قواها في سبيل الخير لهذه الشعوب جميعها . ولا يــزال المسلم في أي بلد إسلامي يشعر بآلام المسلمين في مناطق العــالم المختلفة بوصفه جزءاً من الأمة الإسلامية . وهذا من شأنه أن يعمل علي توفير أساس راسخ لمحاولات إعادة التضامن والوحدة بين أقطار العالم الإسلامي ، بمعنى توحيد الجهود والتكامل فيما بينها فــي ميادين الثقافة والاقتصاد والسياسة والأمن ، وتبادل الخبرات والمنافع ، وكل ما يعود على المسلمين بالخير ، مما يجعلهم أقدر على القيام بدور فعال في ترسيخ قواعد السلام والأمن في العالم كله .

#### الشبهة الثالثة والأربعون بعد المائة

### هل الإسلام مسئول عن تخلف المسلمين ؟

#### الرد على الشبهة:

1 \_ حقائق التاريخ تبين بما لا يدع مجالاً للشك أن الإسلام قد استطاع بعد فترة زمنية قصيرة من ظهوه أن يقيم حضارة رائعة كانت من أطول الحضارات عمراً في التاريخ و لا تزال الشواهد على ذلك ماثلة لعيان فيما خلفه المسلمون من علم غزيز في شتى مجالات العلوم والفنون ، وتضم مكتبات العالم آلافًا مؤلفة من المخطوطات العربية الإسلامية تبرهن على مدى ما وصل إليه المسلمون من حضارة عريقة . يضاف إلى ذلك الأثار الإسلامية المنتشرة في كل العالم الإسلامي والتي تشهد على عظمة ما وصلت إليه الفنون الإسلامية .

وحضارة المسلمين في الأندلس وما تبقى من معالمها حتى يومنا هـــذا شاهد على ذلك في أوروبا نفسها . وقد قامت أوروبا بحركة ترجمة نشــطة في القرنين الثاني عشر والثالث عشر لعلوم المسلمين . وكــان ذلـك هـو الأساس الذي بنت عليه أوروبا حضارتها الحديثة .

٢ ــ يشتمل القرآن الكريم على تقدير كبير للعلم والعلماء وحث على النظر في الكون ودراسته وعمارة الأرض. والآيات الخمس الأولى التى نزلت من الوحى الإلهى تنبه إلى أهمية العلم والقراءة والتأمل (١). وهذا أمر كانت لـــه

<sup>(</sup>١) العلق : ١ــ٥ .

دلالة هامة انتبه إليها المسلمون منذ البداية . وهكذا فإن انفتاح الإسلام على التطور الحضارى بمفهومه الشامل للناحيتين المادية والمعنوية لا يحتاج إلى دليل .

T \_ أما تخلف المسلمين اليوم فإن الإسلام لا يتحمل وزره ، لأن الإسلام صد كل أشكال التخلف . وعندما تخلف المسلمون عن إدراك المعانى الحقيقية للإسلام تخلفوا في ميدان الحياة . ويعبر مالك بن نبي \_ المفكر الجزائري الراحل \_ عن ذلك تعبير أصادقًا حين يقول : " إن التخلف الذي يعانى منه المسلمون اليوم ليس سببه الإسلام ، وإنما هو عقوبة مستحقة من الإسلام على المسلمين لتخليهم عنه لا لتمسكهم به كما يظن بعض الجاهلين " . فليست هناك صلة بين الإسلام وتخلف المسلمين .

٤ — لا يزال الإسلام وسيظل منفتحا على كل تطور حضارى يشتمل على خير الإنسان . وعندما يفتش المسلمون عن الأسباب الحقيقية لتخلفهم فلن يجدوا الإسلام من بين هذه الأسباب ، فهناك أسباب خارجية ترجع فى جانب كبير منها إلى مخلفات عهود الاستعمار التى أعاقت البلاد الإسلامية عن الحركة الإيجابية ، وهذا بدوره \_ بالإضافة إلى بعض الأسباب الداخلية \_ ادى أيضا إلى نسيان المسلمين للعناصر الإيجابية الدافعة لحركة الحياة ف\_ الإسلام .

٥ — لا يجوز الخلط بين الإسلام والواقع المتدنى للعالم الإسلامى المعاصر . فالتخلف الذى يعانى منه المسلمون يعد مرحلة فى تاريخهم ، ولا يعنى ذلك بأى حال من الأحوال أنهم سيظلون كذلك إلى نهاية التاريخ . ولا يجوز اتهام الإسلام بأنه وراء هذا التخلف ، كما لا يجوز اتهام المسيحية بأنها وراء تخلف دول أمريكا اللاتينية .

إن الأمانة العلمية تقتضى أن يكون الحكم على موقف الإسلام من الحضارة مبنيًّا على در اسة موضوعية منصفة لأصول الإسلام وليس على أساس إشاعات واتهامات وأحكام مسبقة لا صلة لها بالحقيقة .

# الشبهة الرابعة والأربعون بعد المائة هل صحيح أن الصوم يقلل حركة الإنتاج ؟

#### الرد على الشبهة:

السوم من العبادات التي لم ينفرد بها الإسلام . فقد أخبر القرآن الكريم أن الصوم كان مفروضاً أيضاً على الأمم السابقة : (يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم ) (۱) . ولا تزال هناك ديانات أخرى حتى يومنا هذا تعرف شعيرة الصوم . ولكن هناك فرقًا واضحًا بين الصوم في الإسلام والصوم في غيره من الديانات . ويتمثل هذا الفرق في أن الصوم في الإسلام يأتي في شهر معين من العام طبقًا التقويم الهجرى ، ويبدأ صيام كل يوم بالامتناع التام عن الطعام والشراب وعن كل الشهوات من طلوع الفجر حتى غروب الشمس . وهذا يعني أن المسلم يقضي نهار يومه كله وهو وقت العمل المعتاد وهو صائم على النحو المشار إليه . ولعل هذا هو السبب الذي من أجله يتوهم البعض أن الصوم الإسلامي بهذه الطريقة يقلل حركة الإنتاج لدى الفرد والمجتمع .

Y \_ والصوم فى حقيقة الأمر برئ من هذه التهمة . فالصوم يفترض فيه أنه يعمل على تصفية النفوس والتسامى بالأرواح . وهذا من شأنه أن يمد الفرد بطاقة روحية تجعله أقدر على الإنتاج والعمل أكثر مما لو لم يكن صائمًا . وهذه الطاقة الروحية قوة لا يستهان بها. وقد حارب المسلمون في غزوة بدر

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٨٣.

أيام الرسول رهم صائمون وانتصروا ، وحارب الجنود المصريون عام ١٩٧٣ م وهم صائمون حيث كان ذلك في شهر رمضان وانتصروا . ولم يقال الصوم من نشاطهم ، بل كان العكس هو الصحيح تمامًا .

" \_ ما نراه في بعض البلاد الإسلامية من قلة الإنتاج في شـــهر الصـوم يرجع إلى أسباب أخرى غير الصوم . فمن عادة الكثيرين أن يظلوا متيقظين في شهر الصوم معظم الليل . ولا يأخذون قسطًا كافيًا من النـوم ، فنجدهـم \_ نظرًا لذلك \_ متعبين أثناء النهار . ومن هنا يقل إنتاجهم ، ويقبلون علـي أعمالهم ببطء وفي تثاقل . ويعتذرون عن ذلك بأنهم صائمون . وقد يكــون اعتذارهم هذا في أول النهار . فلو كان للصوم أي تأثير على النشاط \_ كمـا يزعمون \_ فإن ذلك لا يكون في أول النهار ، بل يكون في فــترة متــأخرة منه .

٤ ــ لقد ثبت أن للصوم فوائد كثيرة صحية وروحية واجتماعية وتربوية. فالمفروض أنه فرصة سنوية للمراجعة والتأمل والتقييم والنقد الذاتى على المستويين الفردى والاجتماعي بهدف القضاء على السلبيات والتخلص مـــن الكثير من الأمراض الاجتماعية ، وهذا من شأنه أن يدفع حركــة المجتمع بخطى أسرع ، وبإخلاص أكثر ، وبوعى أفضل .

# الشبهة الخامسة والأربعون بعد المائة هل صحيح أن الزكاة تتيح للغنى فرصة عند الله أفضل من فرصة الفقير ؟

#### الرد على الشبهة:

ا ـ تُعد الزكاة في الإسلام أول ضريبة نظامية في تاريخ الاقتصاد في العالم . فالذي كان يحدث قبل ذلك هو أن الحكام كانوا يفرضون الضرائب حسب أهوائهم ، وبقدر حاجتهم إلى الأموال تحقيقًا لأغراضهم الشخصية . وكان عبء هذه الضرائب يقع على كاهل الفقراء أكثر مما يقع على كاهل الأغنياء ، أو يقع على كاهل الفقراء وحدهم . ولما جاء الإسلام وفرض الزكاة قام بتنظيم جمعها وحدد لها نسبة معينة ، وجعلها تقع على عاتق الأغنياء والمتوسطين ، وأعفى منها الفقراء (١) . وتشريع الزكاة ليس فقط نظامًا ماليًا ، وإنما هو في الوقت نفسه عبادة كالصلاة والصيام والحج ، يؤديها المسلم القادر على دفعها ، ليس خوفًا من السلطة التنفيذية ، ولكن تقربًا إلى الله واستجابة لتعاليم دينه .

٢ ــ شعر الفقراء في زمن الرسول السول السعة عن أداء الزكاة مثل الأغنياء . ورأوا أن هذا من شأنه أن يعطى للأغنياء ميزة الحصول على الثواب من الله بأدائهم للزكاة وحرمان الفقراء من هذا الثواب مع أنه لا ذنب

<sup>(</sup>١) راجع : محمد قطب : شبهات حول الإسلام ـــ ص ٩١ ــ مكتبة وهبة سنة ١٩٦٠م .

لهم فى فقرهم . وقام الفقراء بعرض ما يشمعرون به على النبى ي النب فأوصاهم بالتسبيح والتحميد والتكبير (أى بقول سبحان الله ، والحمد لله ، والله أكبر) ثلاثًا وثلاثين مرة عقب كل صلاة ، وبين لهم أن هذا من شانه أن يرفع من درجاتهم عند الله ويجعل منزلتهم عنده لا تقل عن منزلة الأغنياء الذين يؤدون الزكاة (١) .

" \_ المعيار الذي اعتمده القرآن في المفاضلة بين الناس بصفة عامــة هـو معيار التقوى والعمل الصالح كما جاء في القرآن الكريم: (إن أكرمكم عند الله أتقاكم ) (٢). والتقوى مفهوم عام يشمل كل عمل يقوم به الإنسان \_ أيّا كان هذا العمل دينيًا أم دنيويًا \_ طالما قصد به وجه الله ونفع الناس ودفـــع الأذى عنهم . فالقرب من الله لا يتوقف على أداء الزكــاة أو غير هـا مـن الشعائر الإسلامية فحسب ، بل يتوقف أيضنًا على التوجه العام مــن جـانب الإنسان في كل ما يقوم به في حياته من أعمال ، وما يصدر عنه من سلوك وما يخرج من فمه من أقوال . والإسلام يعلق أهمية كبــيرة علــي النيــة . فالأعمال بالنيات كما يقول النبي \_ عليه الصلاة والسلام \_ [ إنما الأعمــال فالأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى ] (٣) . وهذا يعني أن الفقير الذي لا يستطيع إخراج الزكاة ويتمني أن لو كان لديه مال ليزكي به فإنه يثاب على هذه النية مادامت صادقة . وقد يُخرج الغني الزكاة ويقصد من وراء ذلك التظاهر أمام مادامت صادقة . وقد يُخرج الغني الزكاة ويقصد من وراء ذلك التظاهر أمام الناس والحصول على مكانة بينهم فلا يثاب على ذلك يشيء .

<sup>(</sup>١) فتح البارى بشرح صحيح البخارى ج٢ ص ٣٢٥ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى . المطبعة السلفية .

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ١٣.

# الشبهة السادسة والأربعون بعد المائة لماذا حرّم الإسلام أكل لحم الخنزير ?

### الرد على الشبهة:

1 \_ لم يكن الإسلام أول الأديان التي حرمت أكل لحم الخنزير . فالديانة اليهودية تحرّم أكل لحم الخنزير . و لا يوجد حتى الآن يهودى في أوروبا وأمريكا يأكل لحم الخنزير إلا فيما ندر . ولم يعب أحد على اليهود ذلك ، بل يحترم الغرب العادات الدينية لليهود . وعندما جاء السيد المسيح \_ عليه السلام \_ صرح \_ كما جاء في الإنجيل \_ بأنه لم يأت لينقض الناموس بل ليكمله ، أي أنه لم يأت ليغير التشريعات اليهودية . ومن بينها بطبيعة الحلل تحريم أكل لحم الخنزير . والأمر المنطقي بناء على ذلك أن يكون الخنزير محرما في المسيحية أيضا (١) .

٢ \_ عندما جاء الإسلام حرم أيضا أكل لحم الخنزير . وهذا التحريم امتداد لتحريمه في الديانات السماوية السابقة . وقد نص القرآن الكريم عليه صراحة في أربعة مواضع (٢) . وهناك من ناحية أخرى \_ بجانب هذا التحريم الديني \_ أسباب ومبررات أخرى تؤكد هذا التحريم . ومن ذلك ما أثبت العلماء المسلمون من أن أكل لحم الخنزير ضار بالصحة ولا سيما في المناطق الحارة . وفضلا عن ذلك فإن الآيات القرآنية التي ورد فيها تحريم لحم الخنزير قد جمعت هذا التحريم مع تحريم أكل الميتة والدم . وضرر

<sup>(</sup>١) راجع: الحلال والحرام للدكتور القرضاوي ص٤٢ ـ قطر ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٧٣ ، والمائدة : ٣ ، والأنعام : ١٤٥ ، والنحل : ١١٥ .

أكل الميتة والدم محقق لما يتجمع فيهما من ميكروبات ومواد ضارة ، مما يدل على أن الضرر ينسحب أيضا على أكل لحم الخنزير .

وإذا كانت الوسائل الحديثة قد تغلبت على ما فى لحم الخيز ودمه وأمعائه من ديدان شديدة الخطورة (الدودة الشريطية وبويضاتها المتكلسة) فمن الذى يضمن لنا بأنه ليست هناك آفات أخرى فى لحم الخنزير لم يكشف عنها بعد ؟ فقد احتاج الإنسان قرونا طويلة ليكشف لنا عن آفة واحدة . والله الذى خلق الإنسان أدرى به ويعلم ما يضره وما ينفعه . ويؤكد لنا القرآن هذه الحقيقة فى قوله : (وفوق كل ذى علم عليم) (١) .

" \_ يحسب الإسلام حساب الضرورات فيبيح فيها المحرمات . وفي ذلك قاعدة مشهورة تقول : " الضرورات تبيح المحظورات " . ومن هنا فإن المسلم إذا ألجأته الضرورة الملحة \_ التي يخشي منها على حياته \_ لتناول الأطعمة المحرمة ومنها الخنزير فلا حرج عليه . كما يشير إلى ذلك القرآن الكريم : (فمن اضطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه ) (٢) . ولكن هذه الإباحة لا يجوز أن تتعدى حدود تلك الضرورة وإلا كان المسلم آثما .

<sup>(</sup>۱) يوسف : ٧٦ .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٧٣.

# الشبهة السابعة والأربعون بعد المائة لماذا حرم الإسلام الحرير والذهب على الرجال ؟

#### الرد على الشبهة:

٢ ــ وعلى الرغم من هذا التحريم فإنه إذا كانت هناك ضرورة صحية
 تقضى بلبس الرجل للحرير فإن الإسلام يبيح له ذلك ولا يمنعه . فقد أذن

<sup>(</sup>۱) راجع : الحلال والحرام في الإسلام للدكتور القرضاوي ص ۸۰ ومـا بعدهـا ـ الدوحـة ـ قطـر ١٩٧٨ م .

النبى ﷺ لكل من عبد الرحمن بن عوف والزبير بن العوام في لبس الحرير لأنهما كانا يشكوان من حكة في جسمهما (١) .

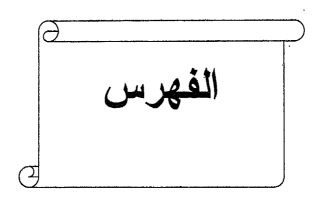
" \_ وقد ذهب الإمام الشوكانى (توفى حوالى عام ١٨٤٠م) في كتابه الشهير "نيل الأوطار " إلى القول بأن أحاديث النبى الله في النهى عن لبسس الحرير تدل على الكراهية فقط وليس على التحريم . والكراهية هنا درجة أخف من التحريم . ويقوى الشوكانى رأيه هذا بأن هناك ما لا يقل عن عشرين صحابيا منهم أنس والبراء بن عازب قد لبسوا الحرير . ومن غير المعقول أن يقدم هؤلاء الصحابة على ما هو محرم ، كما يبعد أيضا أن يسكت عنهم سائر الصحابة وهم يعلمون تحريمه (٢) .

3 ـ أما التختم بالذهب أى اتخاذه كخاتم ونحوه للرجال فقد ذهب جمهور العلماء إلى تحريمه أيضا اعتمادا على بعض الأحاديث النبوية . ولكن هناك جماعة من العلماء ذهبوا إلى القول بكراهة التختم بالذهب للرجال كراهة تنزيه فقط . وكراهة التنزيه بعيدة عن التحريم وقريبة من الإباحة أو الجواز ، واعتمدوا في ذلك أيضا على أن هناك عددا من الصحابة قد تختموا بالذهب منهم سعد بن أبي وقاص ، وطلحة بن عبيد الله ، وصهيب ، وحذيفة ، وجابر بن سمرة ، والبراء بن عازب . الذين فهموا أن النهي للتنزيه وليس للتحريم (٢) .

<sup>(</sup>۱) راجع : نيل الأوطار للشوكاني ج٢ ص ٨١ ـــ دار الجيل ، بيروت ١٩٧٣م .

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار ج٢ ص٧٣ وما بعدها . راجع أيضا : فقه السنة للشيخ سيد سابق ج٣ ص ٤٨١ ومـــــا بعدها . بيروت ١٩٧١م .

<sup>(</sup>٣) راجع : فقه السنة الشيخ سيد سابق ـــ المجلد الثالث ص ٤٨٢ وما بعدها ، ٤٨٨ وما بعدها .



## القهرس

| الصفحة     |                           | الموضوع                   |
|------------|---------------------------|---------------------------|
|            | حمود حمدی زقزوق           | تقديم الأستاذ الدكتور / ه |
| ٥          | وزير الأوقساف             | ·                         |
| ٩          | / على جمعة محمد           | بين يدى هذا العمل أ . د   |
|            | الشبهـة الأولـــي         |                           |
| 11         | أ. د / عبد العظيم المطعنى | جمع القـــرآن             |
|            | الشبهـة الثانية           |                           |
| ٣٦         | أ. د/عبد العظيم المطعنى   | تعدد مصاحف القرآن         |
|            | الشبهسة الثالثة           |                           |
| £ 1        | أ. د / عبد العظيم المطعنى | تعدد قراءات القرآن        |
|            | الشبهسة الرابعة           |                           |
| ٥٤         | أ. د / عبد العظيم المطعنى | الكلام الأعجمي            |
|            | الشبهـة الخامسة           |                           |
| ٥٨         | أ. د / عبد العظيم المطعنى | الكلام العاطل             |
|            | الشبهـة السادسة           |                           |
| 44         | أ. د / عبد العظيم المطعنى | الكلام المتناقض           |
|            | الشبهة السابعة            |                           |
| V <b>£</b> | أ. د / عبد العظيم المطعنى | الكلام المفكك             |
|            | الشبهـة الثامنة           |                           |
| ٧٦         | أ. د / عبد العظيم المطعنى | الكلام المكرر             |

## الموضوع

|       | الشبهسة التاسعة            |                                 |
|-------|----------------------------|---------------------------------|
| 118   | أ . د / عيد العظيم المطعنى | الكلام المنسوخ                  |
|       | الشبهـة العاشرة            |                                 |
| 14.   | أ. د / عبد العظيم المطعنى  | الكلام الغريب                   |
|       | لشبهسة الحادية عشرة        | 11                              |
| 149   | أ . د / عبد العظيم المطعنى | الكلام المنقول عن غيره          |
|       | الشبهــة الثانية عشرة      | 1                               |
| ١٦٦   | أ. د/ عبد العظيم المطعنى   | رفع المعطوف على المنصوب         |
|       | الشبهـة الثالثة عشرة       | 1                               |
| 1 V £ | أ . د / عبد العظيم المطعنى | نصب المعطوف على المرفوع         |
|       | لشبهـة الرابعة عشرة        | 1                               |
| ١٨٣   | أ . د / عبد العظيم المطعنى | نصب الفاعل                      |
|       | شبهسة الخامسة عشرة         | J1                              |
| ۲۸۲   | أ . د / عبد العظيم المطعنى | تذكير خبر الاسم المؤنث          |
|       | شبهسة السادسة عشرة         | ال                              |
| 19.   | أ . د / عبد العظيم المطعنى | تأنيت العدد ، وجمع المعدود      |
|       | شبهية السابعة عشرة         | 11                              |
| ۱۹۳   | أ. د / عبد العظيم المطعنى  | جمع الضمير العائد على المثنى    |
|       | لشبهسة الثامنة عشرة        | 11                              |
|       | ى الجمع مفردًا             | الإتيان باسم الموصول العائد علم |
| 197   | أ. د / عبد العظيم المطعنى  |                                 |

| الصفحة | المسوضيوع                                              |
|--------|--------------------------------------------------------|
|        | الشبهـة التاسعة عشرة                                   |
|        | جزم الفعل المعطوف على المنصوب                          |
| 199    | . أ . د / عبد العظيم المطعنى                           |
|        | الشبهـة العشرون                                        |
|        | جعل الضمير العائد على المفرد جمعًا                     |
| ۲.۳    | أ . د / عبد العظيم المطعنى                             |
|        | الشبهـة الحادية والعشرون                               |
|        | الإتيان بجمع كثرة في موضع جمع القلة                    |
| Y . Y  | أ. د / عبد العظيم المطعنى                              |
|        | الشبهـة الثانية والعشرون                               |
|        | الإتيان بجمع قلة في موضع جمع كثرة                      |
| 414    | أ. د / عبد العظيم المطعنى                              |
|        | الشبهـة الثالثة والعشرون                               |
| Y 1 £  | جمع اسم علم يجب إفراده أ. د/ عبد العظيم المطعنى        |
|        | الشبهة الرابعة والعشرون                                |
| 417    | الإتيان بالموصول بدل المصدر أ. د/ عبد العظيم المطعنى   |
|        | الشبهـة الخامسة والعشرون                               |
|        | وضع الفعل المضارع موضع الماضى                          |
| 777    | أ. د / عبد العظيم المطعنى                              |
|        | الشبهة السادسة والعشرون                                |
| 444    | عدم الإتيان بجواب " لمَّا " أ . د / عبد العظيم المطعنى |
|        | الشبهـة السابعة والعشرون                               |
|        | الإتيان بتركيب أدى إلى اضطراب المعنى                   |
| ۲۳.    | أ. د / عبد العظيم المطعنى                              |
|        | <b>_</b> \0\/_                                         |

| الصفحة  | المسوضسوع                                           |
|---------|-----------------------------------------------------|
|         | الشبهـة الثامنة والعشرون                            |
| 7 T £   | صرف الممنوع من الصرف أ. د/عبد العظيم المطعنى        |
|         | الشبهـة التاسعة والعشرون                            |
| 447     | الإتيان بتوضيح الواضح أ. د/ عبد العظيم المطعنى      |
|         | الشبهة الثلاثون                                     |
|         | الالتفاف من المخاطب إلى الغائب قبل تمام المعنى      |
| 7 £ 7   | أ . د / عبد العظيم المطعنى                          |
|         | الشبهة الحادية والثلاثون                            |
| 7 £ 7   | الإتيان بفاعلين لفعل واحد أ. د/ عبد العظيم المطعنى  |
|         | الشبهــة الثانية والثلاثون                          |
|         | الإتيان بالضمير العائد على المثنى مفردًا            |
| 404     | أ. د / عبد العظيم المطعنى                           |
|         | الشبهـة الثالثة والثلاثون                           |
| · Y & Y | الإتيان بالجمع مكان المثنى أ. د/ عبد العظيم المطعنى |
|         | الشبهـة الرابعة والثلاثون                           |
| 441     | نصب المضاف إليه أ . د / عبد العظيم المطعنى          |
|         | الشبهـة الخامسة والثلاثون                           |
|         | هل تناقض القرآن في مادة خلق الإسان                  |
| 444     | أ. د / محمد عمارة                                   |
|         | الشبهـة السادسة والثلاثون                           |
|         | حول موقف القرآن من الشرك بالله                      |
| 4 7 7   | أ . د / محمد عمارة                                  |

| الصفحة       | المـوضـوع                                    |
|--------------|----------------------------------------------|
|              | الشبهة السابعة والثلاثون                     |
|              | حول عصيان إبليس وهو من الملائكة              |
| <b>Y V £</b> | أ. د / محمد عمارة                            |
|              | الشبهـة الثامنة والثلاثون                    |
|              | حول عصيان البشر مع أنهم من المخلوقات الطائعة |
| ***          | أ. د / محمد عمارة                            |
|              | الشبهة التاسعة والثلاثون                     |
|              | حول مادة خلق السموات والأرض                  |
| ۲۸.          | أ . د / محمد عمارة                           |
|              | الشبهـة الأربعون                             |
|              | حول خلاف القرآن للكتاب المقدس في بعض الاسماء |
| 440          | أ. د / محمد عمارة                            |
|              | الشبهـة الحادية والأربعون                    |
|              | حول تسمية القرآن الكريم مريم " أخت هارون "   |
| 444          | أ. د / محمد عمارة                            |
|              | الشبهـة الثانية والأربعون                    |
|              | حول خلاف القرآن للكتاب المقدس في عصر النمرود |
| 441          | أ. د / محمد عمارة                            |
|              | الشبهـة الثالثة والأربعون                    |
| Y 9 £        | حول الإسكندر ذى القرنين أ. د / محمد عمارة    |
|              | الشبهة الرابعة والأربعون                     |
|              | حول غروب الشمس في عين حمئة                   |
| 444          | ا . د / محمد عمارة                           |

| الصفحة              | المسوضسوع                                        |
|---------------------|--------------------------------------------------|
|                     | الشبهـة الخامسة والأربعون                        |
| 444                 | حول حفظ الله للذكر أ . د / محمد عمارة            |
|                     | الشبهـة السادسة الأربعون                         |
|                     | حول تاريخية أو خلود أحكام القرآن                 |
| <b>*</b> • <b>Y</b> | أ. د / محمد عمارة                                |
|                     | الشبهسة السابعة والأربعون                        |
| 710                 | حول عصمة الرسول ﷺ أ. د/محمد عمارة                |
|                     | الشبهـة الثامنة والأربعون                        |
|                     | دعوى خلو الكتب السابقة من البشارة برسول الإسلام  |
| ۳۲.                 | ا . د / عبد العظيم المطعنى                       |
|                     | الشبهـة التاسعة والأربعون                        |
|                     | قوم النبى محمد على أناة من أصحاب الجحيم          |
| 740                 | أ . د / عبد الصبور مرزوق                         |
|                     | الشبهـة الخمسون                                  |
| 401                 | مات النبي عِلَيْنَ بالسم أ. د / عبد الصبور مرزوق |
|                     | الشبهـة الحادية والخمسون                         |
| <b>707</b>          | تعدد زوجات النبي محمد ﷺ أ. د / عبد الصبور مرزوق  |
|                     | الشبهـة الثانية والخمسون                         |
|                     | محاولة النبى محمد على الانتحار                   |
| 779                 | أ . د / عبد الصبور مرزوق                         |

المسوضيوع الصفحة الشبهية الثالثة والخمسون ولادة النبي محمد على عادية أ. د / عبد الصبور مرزوق 477 الشبهية الرابعة والخمسون يحتاج محمد عليه الم الصلاة عليه أ. د / عبد الصبور مرزوق 440 الشبهية الخامسة والخمسون محمد عِلَيْ أمي فكيف علّم القرآن ؟ أ. د / عبد الصبور مرزوق 777 الشبهية السادسة والخمسون محمد عِلَيْنَ يحرم ما أحسل الله أ. د /, عبد الصبور مرزوق 444 الشبهية السابعة والخمسون تعلم محمد ﷺ من غيــــره أ. د/ عبد الصبور مرزوق 441 الشبهلة الثامنة والخمسون محمد ﷺ يعظم الحجر الأسود أ . د / عبد الصبور مرزوق 777 الشبهية التاسعة والخمسون كاد محمد ﷺ أن يفتن أ . د / عبد الصبور مرزوق 440 الشبهة الستون قاتل محمد عِلَيْ في الشهر الحرام أ. د / عبد الصبور مرزوق

۲۸٦

الصفحية المسوضسوع الشبهة الحادية والستون محمد المنتقل مذنب كما في القرآن أ . د / عبد الصبور مرزوق 444 الشبهلة الثانية والستون الشيطان يوحي إلى محمد عظما أ . د / عبد الصبور مرزوق 441 الشبهلة الثالثة والستون حول الاستغناء بالقرآن عن السنة أ. د / محمد عمارة 490 الشبهة الرابعة والستون حول تناقض النقل - القرآن - مع العقل ا . د / محمد عمارة £ . . الشبهة الخامسة والستون الإسلام انتشر بالسيف ويحبذ العنف £ . A

أ.د/على جمعهة
 الشبهة السادسة والستون
 هل الجبال تحفظ توازن الأرض ؟

أ. د / على جمعـــة ٢ ٤٤ الشبهـة السابعة والستون الشبهـة السابعة والستون الشبيطين ؟

أ. د / على جمعـــة
 الشبهة الثامنة والستون
 القرآن يتناقض مع العلم
 أ. د / عــلى جمعــــة
 ١٤٤٩

| الصفحــة |                           | الموضوع                   |
|----------|---------------------------|---------------------------|
|          | الشبهـة التاسعة والستون   |                           |
| 107      | أ. د / على جمعــة         | كيف يكون العلم كفرًا ؟    |
|          | الشبهـة السبعون           |                           |
| \$ 0 4   | أ. د / على جمعــة         | رىٌ مصر بالغيث !          |
|          | الشبهـة الحادية والسبعون  |                           |
| 200      | أ. د / على جمعـــة        | الرعد ملك من الملائكة     |
|          | الشبهــة الثانية والسبعون |                           |
| £ 0 V    | أ. د / على جمعـــة        | الوادى طوى                |
|          | الشبهــة الثالثة والسبعون |                           |
|          | سيناء؟                    | هل الزيتون يخرج من طور    |
| \$ 0 9   | أ. د / على جمعـــة        |                           |
|          | الشبهة الرابعة والسبعون   |                           |
|          | ں کلھا                    | جبل " قاف " المحيط بالأرض |
| ٤٦.      | ا . د / على جمعـــة       |                           |
|          | الشبهـة الخامسة والسبعون  |                           |
|          |                           | هامان وزير فرعون          |
| 171      | ا . د / على جمعـــة       |                           |
| ·        | الشبهية السادسة والسبعون  |                           |
|          |                           | قارون وهامان مصريان       |
| 474      | أ. د / على جمعــة         |                           |
|          | الشبهة السابعة والسبعون   |                           |
| 2 11 2   |                           | العجل الذهبي من صنع الس   |
| £ 7 £    | أ. د / عـلى جمعـــة       |                           |

| الصفحة |                                         | المسوضسوع                     |
|--------|-----------------------------------------|-------------------------------|
|        | شبهلة الثامنة والسبعون                  | _                             |
| \$70   | ا . د / على جمعـــة                     | أبو إبراهيم آزر               |
|        | شبهـة التاسعة والسبعون                  |                               |
| ٤٦٦    | ا . د / على جمعـــة                     | مريم العذراء بنت عمران        |
|        | الشبهـة الثمانون                        |                               |
| 279    | ا . د / على جمعـــة                     | يوسف هَمَّ بالفساد            |
|        | شبهـة الحادية والثمانون                 | រា                            |
| £VI    | ا . د / علی جمعـــة                     | نوح يدعو للضلال               |
|        | لشبهـة الثانية والثمانون                | 1                             |
| £ \ Y  | ا.د/علی جمعــة                          | فرعون ينجو من الغرق           |
|        | لشبهـة الثالثة والثمانون                | 1                             |
| £V£    | ا . د / عملی جمعیة                      | انتباذ مريم                   |
|        | لشبهلة الرابعة والثمانون                | 1                             |
|        | كلمها                                   | مريم تلد في البرية ووليدها يـ |
| 7 7 3  | ا.د/علی جمعــة                          |                               |
|        | شبهـة الخامسة والثمانون                 | ונ                            |
| £ V 9  | ا.د/علی جمعــة                          | لكن أمة رسول منها إليها       |
|        | شبهـة السادسة والثمانون                 | ונ                            |
| £AY    | ا.د/علی جمعـــة                         | خلط الأسماء                   |
|        | لشبهـة السابعة والثمانون                | 1                             |
| £A£    | <ol> <li>ا . د / على جمعـــة</li> </ol> | أخنوخ وليس إدريس              |

| الصفحة | المسوضيوع                                                 |
|--------|-----------------------------------------------------------|
|        | الشبهـة الثمانية والثمانون                                |
| ٤٨٦    | وح لم يتبعه الأراذل أ. د / على جمعة                       |
|        | الشبهـة التاسعة والثمانون                                 |
| £AY    | هاویل خیالیهٔ حول برج بابل اً . د / علی جمعــــة          |
|        | الشبهـة التسعون                                           |
| £AY    | ختراع طفل ينطق بالشهادة أ. د / على جمعة                   |
|        | الشبهـة الحادية والتسعون                                  |
| ٤٨٨    | لكعبة بيت زحل أ. د / على جمعة                             |
|        | الشبهـة الثانية والتسعون                                  |
| £ A 9  | سماعيل بين الأنبياء أ. د / على جمعـــة                    |
|        | الشبهـة الثالثة والتسعون                                  |
|        | بناء يعقوب يطلبون أن يلعب يوسف معهم                       |
| ٤٩.    | ا. د / علی جمعـــة                                        |
|        | الشبهـة الرابعة والتسعون                                  |
| £91    | رليمة نسائية وهمية أ. د / على جمعـــة                     |
|        | الشبهـة الخامسة والتسعون                                  |
| £94    | عدم سجن بنیامین أ. د / علی جمعـــة                        |
|        | الشبهـة السادسة والتسعون                                  |
| £ 9 0  | نمیص سحری أ. د / علی جمعـــة                              |
|        | الشبهـة السابعة والتسعون                                  |
| £ 9 V  | بنة فرعون أو زوجته أ. د / على جمعـــة                     |
|        | الشبهـة الثامنة والتسعون                                  |
|        | طرح الأولاد في النهر صدَرَ قبل ولادة موسى لا بعد إرساليته |
| £ 9 A  | أ. د / على جمعـــة                                        |
|        | -0//                                                      |

| الصفحة |                            | المسوضسوع               |
|--------|----------------------------|-------------------------|
|        | الشبهة التاسعة والتسعون    |                         |
| £ 9 9  | أ. د / على جمعـــة         | صداق امرأة موسى         |
|        | الشبهـة المائة             |                         |
| 0.1    | ا . د / على جمعـــة        | لم ترث إسرائيل مصر      |
|        | الشبهـة الحادية بعد المائة |                         |
| ۳, ٥   | أ. د / على جمعـــة         | ضربات مصر عشر لا تسع    |
|        | الشبهـة الثانية بعد المائة |                         |
| 0.4    | ا . د / على جمعـــة        | الطوفان على المصريين    |
|        | الشبهـة الثالثة بعد المائة |                         |
|        | . إيليم                    | صخرة حوريب وليست آبار   |
| 0, 1   | ا. د / علی جمعـــة         |                         |
|        | الشبهية الرابعة بعد المائة |                         |
| 0,0    | أ. د / على جمعـــة         | لوحا الشريعة            |
|        | الشبهـة الخامسة بعد المائة |                         |
| ٥,٧    | أ. د / ععلى جمعـــة        | هل طلبوا رؤية الله ؟    |
|        | الشبهـة السادسة بعد المائة |                         |
| 0.9    | أ. د / على جمعـــة         | سليمان أو أبشالوم       |
|        | الشبهة السابعة بعد المائة  |                         |
| 01.    | ا . د / علی جمعـــة        | هاجر أو السيدة العذراء  |
|        | الشبهـة الثامنة بعد المائة |                         |
| 011    | ا.د/علی جمعـــة            | لم تنزل مائدة من السماء |
|        | الشبهة التاسعة بعد المائة  |                         |
| 017    | أ. د / على جمعـــة         | قصة ذى الكفل            |

| الصفحة |                                 | الموضوع                 |
|--------|---------------------------------|-------------------------|
|        | الشبهية العاشرة بعد المائة      |                         |
| 0 \ £  | أ. د / على جمعـــة              | أصحاب الرس              |
|        | شبهـة الحادية عشرة بعد المائة   | វា                      |
| 010    | أ. د / على جمعة                 | حتى لقمان نبى           |
|        | لشبهلة الثانية عشرة بعد المائة  | 11                      |
| ۲۱٥    | أ . د / على جمعــة              | الكعبة مقام إبراهيم     |
|        | لشبهسة الثالثة عشرة بعد المائة  | 11                      |
| ۹۱۹    | ر أ. د / على جمعة               | فرعون بنى برج بابل بمص  |
|        | شبهة الرابعة عشرة بعد المائة    | ונ                      |
| ٥٢.    | اضی أ. د / علی جمعــــة         | شاول الملك أو جدعون الق |
|        | شبهـة الخامسة عشرة بعد المائة   | ال                      |
| o      | أ . د / على جمعـــة             | يتكلم فى المهد          |
|        | الشبهة السادسة عشرة بعد المائة  |                         |
| ٥٢٣    | أ. د / على جمعـــة              | يصنع من الطين طيرًا     |
|        | شبهية السابعة عشرة بعد المائة   | الا                     |
| 0 7 £  | أ. د / على جمعــة               | إنكار الصلب             |
|        | شبهسة الثامنة عشرة بعد المائة   | JI                      |
| 770    | أ.د/على جمعـــة                 | تحليل إنكار الله        |
|        | شبهية التاسعة عشرة بعد المائة   | الا                     |
| 0 Y A  | ا . د / على جمعـــة             | تحليل الحنث في القسم    |
|        | شبهة العشرون بعد المائة         | J1                      |
| ٥٣.    | أ. د / على جمعـــة              | تحليل الإغراء بالمال    |
|        | ــة الحادية والعشرون بعد المائة | الشبه                   |
| ٥٣٢    | أ. د / على جمعــة               | تحليل القتل             |
|        | - <b>TTV</b> -                  |                         |

| الصفحة | وع                                        | الموض             |
|--------|-------------------------------------------|-------------------|
|        | الشبهسة الثانية والعشرون بعد المائة       |                   |
| ٥٣٥    | ا.د/علی جمعـــة                           | تحليل النهب       |
|        | الشبهـة الثالثة والعشرون بعد المائة       |                   |
| ٥٣٦    | ا.د/علی جمعـــة                           | تحليل الحلف       |
|        | الشبهـة الرابعة والعشرون بعد المائة       |                   |
| ٥٣٧    | ١. د / عـلى جمعـــة                       | تحليل الانتقام    |
|        | الشبهية الخامسة والعشرون بعد المائة       |                   |
| ٥٣٨    | ا. د / علی جمعــة                         | تحليل الشهوات     |
|        | الشبهة السادسة والعشرون بعد المائة        |                   |
| 0 £ 1  | ا.د/علی جمعـــة                           | الحدود في الإسلام |
|        | نبهسة السابعة والعشرون بعد المائة         | ùI                |
| 0 £ £  | ا.د/علی جمعـــة                           | حدُّ السرقة       |
|        | الشبهـة الثامنة والعشرون بعد المائة       |                   |
| ۵ € ٨  | أ.د/على جمعــة                            | حدُّ الزنا        |
|        | الشبهـة التاسعة والعشرون بعد المائة       |                   |
| ٣٥٥    | أ. د / على جمعـــة                        | حدُّ الردّة       |
|        | الشبهــة الثلاثون بعد المائة              |                   |
|        | ميراث الرجل                               | ميراث الأنثى نصف  |
| 700    | أ. د / محمد عمسارة                        |                   |
|        | الشبهة الحادية والثلاثون بعد المائة       |                   |
|        | شهادة الرجل                               | شهادة المرأة نصف  |
| ٥٦.    | <ol> <li>ا . د / محمد عمـــارة</li> </ol> |                   |
|        | الشبهــة الثانية والثلاثون بعد المائة     |                   |
| 0 7 0  | ودين أ. د / محمد عمارة                    | النساء ناقصات عقل |
|        | \7\f                                      |                   |

الموضيوع الصفحة الشبهة الثالثة والثلاثون بعد المائة ما أفلح قوم ولوا أمرهم امرأة أ . د / محمد عمسارة 09. الشبهة الرابعة والثلاثون بعد المائة الرجال قوامون على النساء أ . د / محمد عميارة 7 . . الشبهية الخامسة والثلاثون بعد المائة أ . د / محمد عمارة قضية الحجاب 717 الشبهية السادسة والثلاثون بعد المائة أ. د / محمد عمارة الـــرق 710 الشبهـة السابعة والثلاثون بعد المائة أ . د / مخمسد عمسسارة 777 الشبهة الثامنة والثلاثون بعد المائة هل تحريم زواج المسلمة بغير المسلم يُعد نزعة عنصرية ؟ أ ـ د / محمـود حمدی زقزوق ۲۲۸ الشبهية التاسعة والثلاثون بعد المائة هل الإسلام ضد حرية الاعتقاد ؟ أ. د / محمود حمدي زقزوق الشهة الأربعون بعد المائة ما موقف الإسلام من الديمقراطية وحقوق الإنسان ؟ أ . د / محمسود حمدی زقزوق ۲۳۳ الشهة الحادية والأربعون بعد المائة ما موقف الإسلام من الفنون ؟ أ. د / محمود حمدی زقزوق ۲۳۲ -779الشبهة الثانية والأربعون بعد المائة

ما أسباب تفرق المسلمين رغم دعوة الإسلام للوحدة ؟

أ. د / محمـود حمدی زقزوق ۲۳۹

الشبهة الثالثة والأربعون بعد المائة

هل الإسلام مسئول عن تخلف المسلمين ؟

أ. د / محمسود حمدی زقزوق ۲٤۲

الشبهة الرابعة والأربعون بعد المائة

هل صحيح أن الصوم يقلل حركة الإنتاج ؟

ا. د / محمود حمدی زقزوق ۲٤٥

الشبهة الخامسة والأربعون بعد المائة

هل صحيح أن الزكاة تتيح للغنى فرصة عند الله أفضل من فرصة الفقير ؟

أ. د / محمسود حمدی زقزوق ۲٤٧

الشبهة السادسة والأربعون بعد المائة

لماذا حرم الإسلام أكل لحم الخنزير ؟

أ. د / محمود حمدی زقزوق ۲٤٩

الشبهة السابعة والأربعون بعد المائة

لماذ حرم الإسلام الحرير والذهب على الرجال ؟

أ. د / محمود حمدی زقزوق ۱۵۲

رقم الإيداع ٩١٥٣ / ٢٠٠٢ I.S.B.N 977-205-128-1

مطابع گلگة. التجارية ـ قليوب ـ مصر





مطابع الشهر التجارية - قليوب - مصر